***10.19.21 Вторник 7:00 рм***

***Да будете*** *сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный.* ***(Мф.5:45,48).***

***Призванные к совершенству*.**

Эта обетованная заповедь, написанная у Евангелиста Матфея и представленная нам в серии проповедей пастыря Аркадия – является наследием святых всех времён, и адресована эта заповедь Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения не имели, и навряд ли уже, смогут иметь.

Мы остановились на назначении праведности Божией в сердце человека, выраженной в способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

*Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших мир Божий, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны* ***(Кол.3:14,15).***

Исходя, из данного изречения – владычество мира Божьего (праведности Божией) в наших сердцах, возможно только при одном условии, если избирательная любовь Бога, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облечены, в избирательную любовь Бога.

Характер избирательной любви Бога, представлен Духом Святым в Писании, в свете семи неземных достоинств:

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

Братолюбие.

Любовь. **(2. Пет.1:2-8).**

Каждое из семи достоинств, плода добродетели, содержит в себе характеристики всех других достоинств. Так, как они проистекают друг из друга, дополняют друг друга, усиливают друг друга, и подтверждают истинность друг друга.

Данные достоинства – являются нравственными совершенствами и эталонами, присущими естеству Богу, дарованные нам через Христа, которыми мы призваны обогатиться.

Войти в наследование данных достоинств мы можем только через принятие Святого Духа, как Господа и Господина нашей жизни и послушание нашей веры Вере Божией.

Через наследование этих великих и драгоценных обетований, мы делаемся причастниками Божеского естества. \*

Избирательная любовь Бога, выраженная в семи неземных достоинствах и характеристиках – ничего общего не имеет, и не может иметь, с природой толерантной человеческой любви, исполненной эгоизма, порока, корысти и непостоянства.

И, в отличие от толерантной, и эгоистической любви человека, избирательная любовь Бога, отличается тем, что она наделена палящей ревностью Бога, Его всеведением, и Его абсолютной мудростью, которую никоим образом, невозможно использовать в порочных, корыстных и эгоистических целях человека.

В силу этого, именно сила избирательной любви Бога, в формате семи неземных достоинств – призвана разрушить державу смерти в нашем теле, и на её месте, воцарить воскресение Христово в наших телах, и облечь наши тела в воскресение Христово, в лице нашего нового человека.

Нам необходимо будет ответить на четыре классических вопроса:

**1.** Что говорит Писание, о происхождении природной сущности братолюбия, которую мы призваны показывать в своей вере?

**2.** Какое назначение в показании нашей веры, призвана выполнять, любовь Божия «Агаппе», в атмосфере братолюбия?

**3.** Какие условия необходимо выполнять, чтобы получить силу, показывать в своей вере, братолюбие?

**4.** По каким признакам, следует испытывать себя на предмет показания в своей вере братолюбия?

**Вопрос третий:** Какие условия необходимо выполнить, чтобы получить способность, показывать в своей вере формат любви Божией, исходящей из атмосферы братолюбия?

**1.** **Составляющая условие**, дающая способность показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия – является структура порядка Царства Небесного.

*\*Соблюдающий заповедь не испытает никакого зла: сердце мудрого знает и время и устав; потому что для всякой вещи есть свое время и устав; а человеку великое зло от того, что он не знает, что будет; и как это будет - кто скажет ему? (Екк.8:5-7).*

Порядок Царства Небесного, может пребывать в нашем сердце и оказывать на нас своё благодатное воздействие, исключительно в пределах границ Царства Небесного, которое на земле представляет жена, невеста Агнца, в достоинстве доброй жены.

*\*Кто нашел добрую жену, тот нашел благо и получил благодать от Господа (Прит.18:23).*

Ценой, заплаченной за право находиться под покровом царствующей благодати Божией, представляющей собою теократическую структуру порядка Бога, в лице доброй жены, поиск которой сопряжён с нахождением тесных врат – является некая сумма, обретённая нами от продажи всего, что мы имели.

*\*Так всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником (Лк.14:33).*

Отрешиться от всего, что мы имеем, чтобы оказаться под покровом благодати Божией, в лице доброй жены – это отрешиться от своего народа; от дома своего отца; и от своей душевной жизни.

Порядок Бога в Теле Христовом, состоит в системе устройства, состоящего в иерархической субординации, в которой младшие с удовольствием подчиняют себя слову старших, и старшие с удовольствием служат младшим.

**Порядок Бога** – это система устройства нашего духа.

Система устройства нашей души.

Система устройства нашего тела.

Норма чинности и благопристойности.

Организация, имеющая свой режим, и свою дисциплину.

Закономерность; правильность, и систематичность.

Устав, закон, заповедь, постановления, и повеления.

Строгая определённость в расположении и размещении.

Определённая последовательность в развитии.

Состояние налаженности и организованности.

Состояние благоустроенности.

Состояние равновесия и соразмерности.

Порядок в организации служения Богу.

Порядок в организации жертвоприношения.

Порядок в организации освящения, и посвящения.

Порядок в организации поклонения Богу.

Порядок в стратегии ведения духовной брани.

Порядок в организации наследования обетований.

Порядок в организации смерти, во Христе Иисусе.

Порядок в организации жизни, во Христе Иисусе.

Порядок в системе мирозданья.

И, вся эта неполная и неподдающаяся нашему разуму многозначность, и многофункциональность, находится в чудном равновесии друг с другом; растворена друг в друге; проистекает друг из друга; и подтверждает истинность друг друга.

С одной стороны – порядок совокупности устройства имеющихся систем указывает на тот фактор, что все сферы нашей жизни, призваны протекать в порядке, установленным Богом.

А, с другой стороны – что все сферы нашей жизни, тесно взаимосвязаны и зависят друг от друга.

Система устройства нашего духа, нашей души, и нашего тела, обнаруживает себя в нашем естестве, в таких константах:

Субстанция нашего духа, включает в себя – сферу нашей совести; сферу нашего поклонения; и сферу нашей интуиции которая, от обычных людей отличается тем, что является нашим над сознанием или господствует над нашим сознанием.

Субстанция нашей души, включает в себя, во-первых – сферу разумных возможностей, которые поставлены в зависимость от Ума Христова в нашем духе; во-вторых – сферу наших волевых возможностей; поставленных нами в зависимость от нашего мышления, обновлённого духом нашего ума.

И, в-третьих – сферу наших эмоциональных возможностей, поставленных в зависимость, от нашего ума, и от нашей воли.

Субстанция нашего тела, включает в себя жезл наших уст, а так же, другие члены тела, отданные в орудия души и духа.

При этом всякое управление, в трёх субстанциях нашего естества, обладает своим престолом, и управляется с позиции своего престола, которые взаимодействуют друг с другом.

Престолом власти, с позиции которого управляется субстанция нашего духа – является наша совесть, очищенная от мёртвых дел.

Престолом власти, с позиции которого управляется субстанция нашей души – является наш обновлённый разум, поставленный в зависимость от Ума Христова, который обуславливает разумные возможности, нашего нового человека.

Престолом власти, с позиции которого управляется субстанция нашего тела – являются наши кроткие уста, исповедующие веру нашего сердца, обусловленную начальством учения Христова.

При пребывании в сердце человека порядка Божия, все эти три престола, растворены друг в друге, зависят друг от друга, и функционируют, как один престол или, как одна команда.

Точно так же, как функционируют между собою Небесный Отец, Сын Божий, и Святой Дух, в значении функций – мысли, слова, и действия.

У воина молитвы состояние сердца, должно быть в достоинство царя, священника и пророка.

**Достоинство царя** – определяется мышлением обновлённым духом его ума.

**Достоинство священника** – определяется статусом ходатая, за усыновление своего перстного тела, искуплением Христовым.

**Достоинство пророка** – определяется юридическим правом, приступать к Богу, чтобы мы могли слушать голос Божий, в то время как, Бог мог бы получить основание слушать наш голос.

При пребывании в сердце человека порядка Божия, у него прекращаются противоречия с устройством Царства Небесного, и он начинает познавать, и тесно сотрудничать со всеми имеющимися системами Царства Небесного.

**2.** **Составляющая условие**, дающее право показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия – состоит в способности – вести отношения друг с другом, в границах завета соли, что на практике означает – являть в братолюбии святость.

*\*Вы – соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям (Мф.5:13).*

Соль завета, представляющая в Едеме нашего сердца плод святости - взращивается в процессе нашего тотального посвящения Богу, которому предшествовало тотальное освящение.

Именно представление нашего тела, в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения, облекает нас в достоинство плода святости, которая делает нас солью земли, и определяет в почве нашего доброго сердца, атмосферу святости

*\*Ибо всякий огнем осолится, и всякая жертва солью осолится. Соль - добрая вещь; но ежели соль не солона будет, чем вы ее поправите? Имейте в себе соль, и мир имейте между собою (Мк.9:49,50).*

Из чего следует заключить, что молитвенное ходатайство, не имеющее в себе составляющей святости – не может иметь доказательства на право ходатая.

А, следовательно, не может иметь и юридического статуса, на право вхождения в присутствие Господне.

**Святость** – это восхитительная мелодия, призванная сопровождать новую песнь Богу, чтобы обращать на нас Его благосклонность.

*\* И когда он взял книгу, тогда четыре животных и двадцать четыре старца пали пред Агнцем, имея каждый гусли и золотые чаши, полные фимиама, которые суть молитвы святых.*

*И поют новую песнь, говоря: достоин Ты взять книгу и снять с нее печати, ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил нас Богу из всякого колена и языка, и народа и племени,*

*и соделал нас царями и священниками Богу нашему; и мы будем царствовать на земле. (Откр.5:8-10).*

Новая песнь – это утверждение своего происхождения, в новых скрижалях завета, в совокупности трёх функций: Завета Крови; Завета Соли; и Завета Мира, в котором прописано:

Кем для нас является Бог во Христе Иисусе; что сделал для нас Бог, во Христе Иисусе; кем мы приходимся Богу во Христе Иисусе. И, что следует нам исполнять, чтобы наследовать всё то, что Бог положил на наш счёт во Христе Иисусе.

А посему, петь новую песнь Богу в молитве – это юридическое право, с которым мы входим в Его присутствие, и которое мы представляем Богу, в качестве аргумента, что мы являемся Его святыней.

Так, как по сути дела, только святые человеки могут представлять в Завете Мира, функции Завета Соли, обуславливающей интересы святости Святого Бога, в исполнении перед Ним новой песни.

 **1.** **Святой** – это рождённый от Бога.

 **2.** Рождённый для Бога.

 **3.** Происходящий от Бога.

 **4.** Принадлежащий Богу.

 **5.** Пребывающий в Боге.

 **6.** Являющийся собственностью Бога.

 **7.**  Искупленный Богом.

 **8.** Отделённый для Бога.

 **9.**  Посвящённый Богу.

**10.** Подобный Богу.

А посему, слово «соль», в функции Завета Соли – определяет внутреннее состояние человека, рождённого от Бога.

В то время как слово «святость» – это проявление этого состояния, которое выражает себя в словах и поступках святости, что служит доказательством нашей принадлежности к Богу, и нашего происхождения в Боге, и от Бога.

Мы не раз обращали внимание на тот фактор, что наша молитва, в достоинстве новой песни, призвана приклонить к нам небеса – откуда изливается любовь Божия, в атмосфере братолюбия.

Так, как в Писании фраза «приклонить небеса» использованная в отношении Бога к человеку означает:

**1.** Приклонить ухо.

**2.** Внимательно слушать.

**3.** Обратить очи во благо.

**4.** Сделаться убежищем.

**5.** Сделаться покровом.

**6.** Занять круговую оборону.

**7.** Обращать в бегство врагов.

**8.** Поражать врагов.

Чтобы соработать со стратегией Бога, в преклонении небес или же в излиянии Его святой любви в наши сердца, в атмосфере братолюбия - необходимо было представить Богу доказательства своего происхождения, сопровождаемого явлением святости.

Так, как святость – это естественное состояние и явление нового плода, приносимого святым человеком или человеком, рождённым от Бога. Что практически, одно и то же.

*\*Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь вечная (Рим.6:22).*

Из имеющегося определения следует, что до тех пор, пока человек, не освободится от греха, путём совлечения с себя ветхого человека - он не может стать рабом Бога, чтобы являть соль святости.

А посему, чтобы показывать в Завете Соли, взращенный нами плод святости, вначале необходимо стать святым.

А святыми, не становятся - ими рождаются от нетленного семени Слова Божьего. А посему, святыми можно быть только по происхождению, родившись от Святого Бога.

И, чтобы усвоить суть и разницу между определением – святой, и определением – святость, во взаимоотношениях друг с другом, которое является доказательством общения с Богом, нам необходимо будет привести на память:

**1.** Что из себя представляет? Чем является? И: Как определяется характеристика любви Божией, исходящей из братолюбия в показании своей веры плода святости?

**2.** Какое назначение призвана выполнять святость любви Божией, исходящей из атмосферы братолюбия, в функции Завета Соли?

**3.** Какую цену необходимо заплатить, чтобы являть плод святости, в показании любви Божией, обнаруживающей себя в атмосфере братолюбия в функции Завета Соли?

**4.** По каким признакам следует испытывать самого себя, на предмет того, что мы действительно показываем в отношениях друг с другом плод святости, в функции Завете Соли?

Рассматривать идентификацию плода святости в своём сердце, определяющей любовь Божию, в братолюбии, мы будем в границах установленных Богом заповедей в Писании.

*\*Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь вечная (Рим.6:22).*

Именно свойство святости, содержащееся в нашем сердце в функции Завета Соли, и обнаруживаемое в наших словах и поступках друг с другом в плоде святости – призвано давать Богу основание, изливать Свою любовь, в наши сердца, и быть правовым полем, в наших отношениях друг с другом, и с Богом.

**1.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется возможностью нашего обновлённого мышления быть в своём духе:

*И тотчас я был в духе; и вот, престол стоял на небе, и на престоле был Сидящий; и Сей Сидящий видом был подобен камню яспису и сардису; и радуга вокруг престола,*

*Видом подобная смарагду. И вокруг престола двадцать четыре престола; а на престолах видел я сидевших двадцать четыре старца, которые облечены были в белые одежды и имели на головах своих золотые венцы. И от престола исходили молнии*

*И громы и гласы, и семь светильников огненных горели перед престолом, которые суть семь духов Божиих; и перед престолом море стеклянное, подобное кристаллу; и посреди престола*

*И вокруг престола четыре животных, исполненных очей спереди и сзади. И первое животное было подобно льву, и второе животное подобно тельцу, и третье животное имело лице, как человек, и четвертое животное подобно орлу летящему.*

*И каждое из четырех животных имело по шести крыл вокруг, а внутри они исполнены очей; и ни днем, ни ночью не имеют покоя, взывая:* ***свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель****, Который был, есть и грядет. И когда животные воздают славу и честь*

*И благодарение Сидящему на престоле, Живущему во веки веков, тогда двадцать четыре старца падают пред Сидящим на престоле, и поклоняются Живущему во веки веков,*

*И полагают венцы свои перед престолом, говоря: достоин Ты, Господи, приять славу и честь и силу: ибо Ты сотворил все, и все по Твоей воле существует и сотворено (Отк.4:2-11).*

В Писании, ни одно из природных свойств и характеристик Бога, не превозносится так, как превозносится Его природное достоинство святости, которая обнаруживает себя, и пронизывает собою, буквально все имена, и все действия Бога Вседержителя.

Из данного видения, представленного в формате иносказания, воздавание Богу славы, чести, и благодарения - представлено в провозглашении того: Кем по Своей природной сути является Бог:

«И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!»

**Святость** человека, в отношениях со Святым Богом – определяется идентификацией нашего происхождения, от Святого Семени, Слова Истины, относящим нас к роду Святого Бога, делающего нас способными освящаться и творить правду:

*\*Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).*

**2.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в защите суверенных прав и интересов Бога, от незаконных посягательств нашей плоти, на Его святую любовь «Агаппе»:

*\*В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл:*

*Двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!*

*И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами, - и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа.*

*Тогда прилетел ко мне один из Серафимов, и в руке у него горящий уголь, который он взял клещами с жертвенника, и коснулся уст моих и сказал: вот, это коснулось уст твоих, и беззаконие твое удалено от тебя, и грех твой очищен (Ис.6:1-7).*

Это видение со всеми его персонажами, следует рассматривать в храме тела отдельного человека, и в данном случае в теле пророка Исаии, которое является прототипом храма нашего тела. А посему:

**Святость Бога,** в функциях ЗаветаСоли обнаруживает себя в видении пророка, в смерти его интеллекта, представляющего образ царя Озии, имя которого означает – Господь есть сила.

По причине разумных возможностей пророка, которые призваны были представлять силу Бога, но которые не были ещё ниспровергнуты в смерти Господа Иисуса, его уста оказались нечистыми.

Потому, что наши уста, поставлены в прямую зависимость от нашего мышления. А посему, и отражают суть наших мыслей. Поэтому, какими будут наши мысли, такими будут и наши уста. Как написано:

*\*Каковы мысли в душе человека, таков и он (Прит.23:7).*

В своё время царь Озия, вместо того, чтобы преклониться пред порогом дома Божия, и позволить священникам храма, в функции своего духа, кадить у алтаря кадильного, вопреки предостережениям священников, воспротивился им, и взяв кадильницу, наполнил её благоухающим составом благовония, и войдя в Святилище, дерзнул кадить пред Господом.

И тогда, святость Господня, определяющая себя в функциях Завета Соли – немедленно обнаружила себя в проказе на челе Озии, и он отлучён был священниками от храма Господня, и от своего дома до своей смерти, и умер прокажённым.

Это предостережение для всех помазанных Богом царей, призванных господствовать над своими телами, чтобы они не обольстились властью над своим телом, и смирили свой разум, поставив его в зависимость от своего сердца. В противном случае, святость Господня, в функциях Завета Соли, обратит попытку священнодействия их интеллекта в проказу греха.

Однако при рассматривании всех персонажей в храме нашего тела, именно смерть царя Озии, в предмете разумных способностей души пророка, дали ему возможность обнаружить свои уста нечистыми, и признать своё гибельное состояние.

Такое смирение дало Богу основание - очистить его уста, очистительным огнём Святого Духа, посредством истины, содержащейся в Крови креста Христова. А посему:

Под образом жертвенника в храме нашего тела – следует рассматривать наши мотивы, преследующие волю Бога, в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым.

Под образом огня, возжигающего угли жертвенника, в храме нашего тела – следует рассматривать наше освящение, в котором мы в смерти Господа Иисуса – призваны умереть для своего народа, с нечистыми устами; для дома своего отца, с нечистыми устами; и для своей душевной жизни, с нечистыми устами.

Значение слова «Серафим», обозначает в Писании свойство, состоящее в функции святости пылать; гореть; и сжигать. А посему:

Под образом одного из Серафимов, в храме нашего тела, который взял клещами горящий уголь с жертвенника и коснулся наших уст, следует рассматривать, признание над собою власти человека, наделённого полномочиями отцовства Бога, слова которого будут пылать огнём Святого Духа, и будут сжигать нашу жертву, в приношении самого себя на жертвеннике всесожжения.

Под образом клещей, которые в руках Серафима стали орудием для взятия с жертвенника горящего угля, в храме нашего тела – следует рассматривать жезл наших уст, исповедующих Веру Божию.

Таким образом: **Святость человека**, явленная им в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия – определяется в признании над собою делегированной власти Бога:

*\*Во все дни обета назорейства его бритва не должна касаться головы его; до исполнения дней, на которые он посвятил себя в назореи Господу, свят он: должен растить волосы на голове своей (Чис.6:5).*

**3.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,по превознесённости Бога в Его святости, над всеми богами:

*\*Кто, как Ты, Господи, между богами? Кто, как Ты, величествен святостью, досточтим хвалами, Творец чудес? (Исх.15:11).*

Нашим Богом – является предмет нашего первостепенного приоритета. И всё, что на шкале приоритетов, ставится нами на первое место – становится нашим поклонением, и нашим богом.

А посему, когда на шкале приоритетов, любовь к слушанию благовествуемого слова, подменяется дарами Святого Духа, помазанием, и благословениями бездны, лежащей долу – то, эти благословенные вещи, становятся нашими богами, и мы обращаем против себя святость Бога, в Его палящей ревности.

*\*Ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал. Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак, вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься (Отк.2:3-5).* Таким образом:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия – определяется по его приоритету к слушанию благовествуемого слова:

*\*Да не будет у тебя иного бога, и не поклоняйся богу чужеземному (Пс.80:10).*

**4.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,по наличию неизменной природы святых законов, Бога; Его святых заповедей и уставов:

*\*Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра (Рим.7:12).*

Пребывание в нашем сердце святого закона Божия, и Его святой заповеди – это результат соработы нашей веры, с Верой Божией, через наклонение нашего сердечного уха, к слушанию слова Божия, которое – является святым семенем Его истины.

Отсюда следует, что **святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется словами посланников Бога, представляющими в своих проповедях, святой закон Бога, и святые заповеди Бога. На практике:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в братолюбии – определяется в готовности слушать святое Слово, в святых законах, и в святых заповедях Бога, с готовностью их немедленного исполнения:

*\*Итак, наблюдайте, как вы слушаете: ибо, кто имеет, тому дано будет, а кто не имеет, у того отнимется и то, что он думает иметь (Лк.8:18).*

*\*Наблюдай за ногою твоею, когда идешь в дом Божий, и будь готов более к слушанию, нежели к жертвоприношению; ибо они не думают, что худо делают (Екк.4:17).*

**5.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в превозношении правосудия Божия, которое обнаруживает себя в явлении правды:

*И преклонится человек, и смирится муж, и глаза гордых поникнут; а Господь Саваоф превознесется в суде, и Бог Святый явит святость Свою в правде (Ис.5:15-16).*

Из имеющейся констатации, Господь Саваоф превознесется в суде, и Бог Святый являет святость Свою в правде, когда мы в отношениях друг с другом, будем в смирении превозносить Его суды, дабы явить святость Бога, в границах Его правды.

При условии, что наше сердце, очищено от мёртвых дел, святостью истины, и в нём пребывает святой закон Бога. Таким образом:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце, в проявлении преклонения и смирения перед волей Бога:

*\*Смиритесь пред Господом, и вознесет вас (Иак.4:10).*

*\*Итак, смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время (1.Пет.5:6).*

**6.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в руководящем свете, отделяющим свет от тьмы:

*\*Вначале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. И сказал Бог: да будет свет. И стал свет.*

*И увидел Бог свет, что он хорош, и отделил Бог свет от тьмы. И назвал Бог свет днем, а тьму ночью (Быт.1:1-5).*

Из имеющейся констатации следует, что святость Бога, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в отделении Божественного света, от Его Божественной тьмы.

Такое отделение, призвано выстроить в сердце человека, порядок отношений, Божественного света, с Божественной тьмою, в которой благоволит обитать Бог.

Атмосферу и порядок Божественной ночи, представляет наш сокровенный человек, который соработая своей ночью с ночью Бога, получает откровение в своём духе.

Атмосферу и порядок Божественного света, представляет наша душа, в субстанции нашего ума, который добровольно поставил себя в зависимость, от ума сокровенного человека. А посему:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия, в данной составляющей **–** определяется в правильных отношениях разумных возможностей нашего мудрого сердца, определяющего Божественную тьму, с нашим обновлённым мышлением, определяющим Божественный свет:

*\*Начальнику хора. Псалом Давида. Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь. День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание (Пс.18:1-3).*

*Твой день и Твоя ночь: Ты уготовал светила и солнце; Ты установил все пределы земли, лето и зиму Ты учредил (Пс.73:16,17).*

**7.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в праведности и святости истины:

*Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу,* ***в праведности и святости истины*** *(Еф.4:22-24).*

Исходя из последовательности данных действий: **Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в проявлении непорочности истины, пребывающей в нашем сердце:

*\*Ибо Господь Бог твой ходит среди стана твоего, чтобы избавлять тебя и предавать врагов твоих в руки твои, а посему стан твой должен быть свят, чтобы Он не увидел у тебя чего срамного и не отступил от тебя (Вт.23:14).*

**Вопрос второй:** Какое назначение призвана выполнять святость Бога, явленная в функциях ЗаветаСоли в взаимоотношениях друг с другом, и с Богом?

Рассматривать назначение святости Божией, явленной в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия, следует одновременно, с назначением святости человека, сотрудничающей со святостью Бога.

Потому, что именно святость, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия - призвана быть единственным правовым полем, для всех форм и уровней взаимоотношений Бога с человеком, и человека с человеком.

Из этого следует, что назначение святости любви Божией, в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия – является многозначным, многогранным и многофункциональным.

Приведем семь составляющих, в назначении святости, обуславливающей избирательную любовь Бога, в функции Завета Соли, по которым, мы сможем судить, о назначении святости, в каких-либо других наших конкретных форматах отношений с Богом.

**1. Назначение святости,** явленной в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** призвано давать святому человеку юридическое право – своими очами увидеть Господа:

*\*Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Ев.12:14).*

Во фразе: **«Иметь** мир со всеми и святость», глагол «иметь» означает – гнаться, преследовать; стремиться, добиваться; овладевать, что указывает на затрату времени, средств и энергии, и на овладение миром, в сочетании со святостью. Потому, что:

Мир, явленный вне границ святости, не может называться и быть миром, в функциях Завета Мира.

Равно и святость, явленная вне функций Завета Мира, не может называться и быть святостью, в функциях Завета Соли.

Поэтому, когда Христос, в Своей нагорной проповеди говорит о том, что люди, чистые сердцем узрят Бога.

*Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят (Мф.5:8).*

Он имеет в виду, что за возможность иметь чистое сердце - эти люди, заплатили требуемую Писанием цену, в явлении мира и святости, на союз которых никогда, и ни при каких обстоятельствах, не бывает снижения цены.

И, ценой или условием, за возможность иметь чистое сердце, для этих людей – являлась необходимость, крестом Господа Иисуса, умереть для своего народа; для дома своего отца; и для растлевающих вожделений своей души.

Что дало им возможность, отделиться от беспорядочных и лукавых людей, чтобы явить функции Завета Мира в сочетании с функциями Завета Соли, необходимые для сотрудничества со святостью Бога, действующей в атмосфере братолюбия.

Почва чистого сердца – определяет доброту мудрого сердца, которое обладает способностью, принимать мудрость Бога, в семени благовествуемого слова о Царствии Небесном, посредством преклонения своего сердечного уха, для слушания слова Божия, чтобы взращивать его в древо жизни, произращающего плод правды.