*Сопровождение к десятинам*:

Слушающий вас, Меня слушает, и отвергающийся вас, Меня отвергается; а отвергающийся Меня отвергается Пославшего Меня (Лк.10:16).

Как наше послушание, так и наше непослушание, делегированной власти Бога, поставленной Им над нами, является соответствующим посевом, за который последует определённая жатва – либо жизни вечной, либо вечной погибели.

\*Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную (Гал.6:7-8).

Посев в плоть или в дух - это конкретный принцип соработы нашей жизни, либо с жизнью Бога, либо с деятельностью плоти. Почва, в которую мы сеем – это почва, которой мы доверяем. И наоборот, та почва, которой мы доверяем – в ту почву мы и будем сеять.

\*Кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную (Ин.4:14).

Если нашим источником являемся мы сами или люди, отвергающие власть, которую Бог поставил над ними - наши посевы обращаются в плоть. А, следовательно, в своё время, мы пожнём – тление.

\*Исследуйте Писания, ибо вы думаете чрез них иметь жизнь вечную; а они свидетельствуют о Мне. Но вы не хотите придти ко Мне, чтобы иметь жизнь (Ин.5:39-40).

Поступая так, люди часто обольщаются и вводят в обольщение других, что будут иметь жизнь вечную, полагаясь на своё мнение, которое зачастую исходит из их обид и из их тщеславия.

\*Истинно, истинно говорю вам: слушающий слово Мое и верующий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную, и на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь (Ин.5:24).

Замужняя женщина не обязана повиноваться всем мужчинам, а только одному, кто является её законным мужем. Точно также и мы не обязаны слушать всех пастухов, а только тех, которых Бог поставил лично над нами.

\*Вы не верите, ибо вы не из овец Моих, как Я сказал вам. Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их; и они идут за Мною (Ин.10:26-27).

Пустыня – является местом соработы нашей жизни с жизнью Бога, и показателем нашего смирения и нашей верности. И именно по этому поводу, Иисус как-то сказал Своим ученикам:

\*Но вы пребыли со Мною в напастях Моих, и Я завещаваю вам, как завещал Мне Отец Мой, Царство, да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых (Лк.22:28-30).

Посев, который сеется в напастях – открывает наши истинные мотивы и ценности. Что, с нашей стороны – даёт нам возможность, поклониться Богу и познать Его сердце, как сердце своего Отца. А, Богу такой посев даёт основание:

Во-первых – благословить нас всяким духовным благословением на небесах; и во-вторых – всякими благословениями бездны, лежащей долу, то есть, здоровьем, богатством и долголетием.

Сегодняшний экономический и политический кризис, спровоцированный корона вирусом – это не провокация и не заранее спланированная акция тайных сообществ масонов, иллюминатов и банкиров, которые сами стали жертвами данного вируса.

Этим умникам и всем тем, кто поверил им, я вновь и вновь хочу возразить и напомнить многократное утверждение в Писании:

Псалом Давида. Господня – земля и что наполняет ее, вселенная и все живущее в ней (Пс.23:1).

***05.09.21 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

Нам доподлинно известно, что для Бога, являть Своё совершенство, в повелении солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и ниспослании Своего дождя на праведных и неправедных означает – действовать в границах, ранее изречённого Им слова, в котором Он являет Своё благоволение к праведным, и Свой гнев к неправедным.

\*Также влагою Он наполняет тучи, и облака сыплют свет Его, и они направляются по намерениям Его, чтоб исполнить то, что Он повелит им на лице обитаемой земли. Он повелевает им идти или для наказания, или в благоволение, или для помилования (Иов.37:11-13).

Под образом облаков наполненных водою Бога и носимых ветром Святого Духа, следует рассматривать воинов молитвы, которые находятся в противоборстве с безводными облаками, носимыми нечистым ветром, за которыми стоят люди, имеющие на своих челах клеймо зверя, которых ненавидит Бог.

\*Господь испытывает праведного, а нечестивого и любящего насилие ненавидит душа Его. Дождем прольет Он на нечестивых горящие угли, огонь и серу; и палящий ветер - их доля из чаши; ибо Господь праведен, любит правду; лице Его видит праведника (Пс.10:5-7).

Совершенство Бога, Который поставил Себя в зависимость от Своего Слова, запечатлённого в храме тела воинов молитвы, состоит в том, что свет солнца и дождь, проливаемый Богом на нечестивых, изливается из уст воинов молитвы.

\*Господь любит правду и не оставляет святых Своих; вовек сохранятся они; и потомство нечестивых истребится. Праведники наследуют землю и будут жить на ней вовек (Пс.36:28,29).

Быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный означает – любить праведных так, как любит их Бог, и ненавидеть неправедных так, как ненавидит их Бог, изливая из уст своих благословения на праведных, и гнев на неправедных.

**\*Назначение праведности Божией в нашем сердце**, принятой нами, в разбитых скрижалях завета, в которых мы законом, умерли для закона, дабы получить оправдание в новых скрижалях завета, и дать Богу основание, не прежним законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он это даровал Аврааму и семени его.

\*Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).

**Праведность веры,** делающая нас наследниками мира Божьего – определяется по послушанию нашей веры, Вере Божией, представленной в благовествуемом слове, посланников Бога, во главе с человеком, представляющим для нас отцовство Бога.

Завет мира в сердце человека – это результат послушания его веры, Вере Божией, в словах посланников Бога.

Посредством праведности веры, завет мира, представленный в **наследии мира,** призванпребывать и являться в нашем сердце, доказательством того, что мы дети Божии.

Плод праведности – посредством мира Божия, содержащегося в завете мира, может и призван – соблюдать наши сердца и наши помышления во Христе Иисусе.

\*Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе (Флп.4:6,7).

Мир Божий, в плоде правды, могущий сохранять наши помышления, во Христе Иисусе – это помышления нашего разума, обновлённые духом нашего ума, который является Умом Христовым в нашем духе.

\*Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные - жизнь и мир, потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить не могут (Рим.8:6-8).

Только через соработу нашего духа, с нашим обновлённым мышлением, находящимся во Христе Иисусе, мы призваны – воцарить воскресение Христово в наших телах, и облечь наши тела, в воскресение Христово.

Только по владычеству мира Божьего в нашем сердце, следует испытывать себя, на предмет того, что мы, действительно являемся сынами Божьими.

\*Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими (Мф.5:9).

Если человек, не умер для своего народа; для дома своего отца; и, для своей душевной жизни, то у таких людей – будет восхищен, готовящийся для них венец правды, дающий им право, на обетование мира, в котором они могут быть наречёнными сынами Божьими.

\*Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не восхитил венца твоего (Отк.3:11).

Плод праведности в формате мира Божия – это доказательство, что мы, являемся сынами мира, что служит для Бога основанием, выполнить Свою часть в завете мира, которая состоит в том, чтобы ввести нас, в наследие Своего Сына, дабы мы могли разделить с Ним, исполнение всего написанного о Нём, в законе, в пророках и псалмах.

**7. Признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

\*Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших **мир Божий**, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны (Кол.3:14,15). Мы отметили, что:

Владычество мира Божьего в наших сердцах, возможно только при одном условии, если избирательная любовь Бога, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облечены, в избирательную любовь Бога.

В Писании, избирательная любовь Бога - представлена Духом Святым в свете семи неземных достоинств или составляющих, через благовествуемое слово, Апостолов и пророков.

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

Братолюбие.

Любовь. (2.Пет.1:2-8).

**1.** Каждое из семи достоинств, плода добродетели, содержит в себе характеристики всех других достоинств. Так, как они проистекают друг из друга, обнаруживают себя друг в друге, усиливают друг друга, и подтверждают истинность друг друга.

**2.** Совокупность семи достоинств в нашем сердце – призваны являться нравственными совершенствами и эталонами, присущими естеству Богу.

**3.** Совокупность семи достоинств в нашем сердце – являются великими и драгоценными обетованиями, дарованными нам Богом, во Христе Иисусе, и через Христа Иисуса.

**4.** Совокупность семи достоинств в нашем сердце – является нетленным сокровищем и богатством, которым мы призваны обогатиться, чтобы наследовать усыновление своего тела, искуплением Христовым.

**5.** Войти в наследование семи имеющихся достоинств – мы можем только через принятие силы Святого Духа.

**6.** Средства, которые мы призваны задействовать для принятия силы Святого Духа – это послушание нашей веры Вере Божией.

**7.** Через наследование этих великих и драгоценных обетований – мы делаемся причастниками Божеского естества.

Любовь Божия, является основанием, стержнем и атмосферой нравственного и незыблемого закона, раскрывающего в нашем сердце, как Сущность Бога, так и Сущность Небесного Царства.

Из семи имеющихся характеристик добродетели, которые в своей совокупности определяют, в нашем сердце, благость Бога, мы уже рассмотрели пять составляющих. И, остановились на шестой – это призвание, показывать в братолюбии – **любовь Божию «Агаппе»:**

В Священном Писании, степень силы, избирательной любви Бога, исходящей из братолюбия, и обнаруживающей себя в братолюбии, определяется и познаётся – исключительно, по степени силы ненависти Бога, ко злу и злодеям, творящим зло.

\*Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих (Евр.1:9).

Зло, выражающее себя в человеке, в ненависти, исходящей из зависти и гордыни человека, и добро выражающее себя в человеке, в любви, исходящей из братолюбия – это программы.

Возлюбить правду и возненавидеть беззаконие, возможно только в их носителях, которые являются их программным устройством.

\*Господь испытывает праведного, а нечестивого и любящего насилие ненавидит душа Его. Дождем прольет Он на нечестивых горящие угли, огонь и серу; и палящий ветер - их доля из чаши; ибо Господь праведен, любит правду; лице Его видит праведника (Пс.10:5-7).

**1.** Что говорит Писание, о происхождении и природной сущности плода добродетели, обнаруживающего себя в сердце человека, в любви Божией «Агаппе», исходящей из братолюбия, которую мы призваны показывать в своей вере?

**2.** Какое назначение в показании нашей веры, призвана выполнять, любовь Божия «Агаппе», исходящая из атмосферы братолюбия?

**3.** Какие условия необходимо выполнять, чтобы показывать в своей вере, плод добродетели, в любви Божией «Агаппе», исходящей из братолюбия?

**4.** По каким признакам, следует испытывать себя на предмет показания плода добродетели, в любви Божией «Агаппе», исходящей из братолюбия?

**Вторая** **Составляющая,** в призвании любви Божией,исходящей изатмосферы братолюбия – обнаруживает себя в том, чтобы мы могли освятиться и стать причастниками Церкви Христовой:

\*Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна (Еф.5:25-27).

**Во-первых** – без наличия, избирательной любви Божией, действующей в атмосфере братолюбия, обуславливающей границы царствующего закона благодати, не может быть никакого освящения посредством Словом.

Как тело без духа мёртво, так и слово, исходящее без наличия Духа любви – мёртвых не возрождает к жизни, а живых, убивает.

\*Бог дал нам способность быть служителями Нового Завета, не буквы, но духа, потому что буква убивает, а дух животворит (2.Кор.3:6).

**Во-вторых** – Бог, никогда не освящает отдельно взятого человека, вне органической причастности этого человека, к Телу Своего Сына, Которое Он назвал Своею Церковью.

**В-третьих** – освящение, не преследующее цели посвящения Богу, в выполнении своего призвания, состоящего в усыновлении своего тела, искуплением Христовым – является обольщением.

Освящение состоит – в размежевании со своим народом; с домом своего отца; и с растлевающими вожделениями своей души, посредством соработы нашего креста, с крестом Христовым.

**3.** **Составляющая,** в призвании любви Божией,исходящей изатмосферы братолюбия – обнаруживает себя в том, чтобы мы могли возрастать в дарованном нам спасении.

\*Как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение (1.Пет.2:2).

Благодаря любви к словесному молоку благодати Божией, и к тем, через кого мы это словесное молоко получаем, мы можем возрастать в обретённом для нас спасении Иисусом Христом.

**\*Спасение** – это помощь, посылаемая в словах благодати, для избавления от плена греха и смерти, за которыми стоит наш народ; дом нашего отца; и наша душевная жизнь.

**\*Спасение** – это помощь, посылаемая в словах благодати, для сохранения и безопасности нашего спасения, от организованных сил тьмы, стоящих за нашим ветхим человеком.

**\*Спасение** – это помощь, посылаемая в словах благодати, для обретения благополучия, исцеления от греха, процветания в Богу, и счастье во Святом Духе.

**\*Спасение** – это помощь, посылаемая в словах благодати, для приращения и созидания самого себя в любви Божией.

\*И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова,

Доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова;

Из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви (Еф.4:11-16).

\*Возрастать в спасении означает – верою осваивать территорию своего нетленного наследия во Христе Иисусе, которое принадлежит нам, но находится в руках царствующего греха.

\*Возрастать в спасении означает – продвигаться в реализации своего призвания, которое состоит, в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым, дающим Богу основание, разрушить державу смерти в нашем теле, и воздвигнуть в нашем теле – державу жизни, в достоинстве Царства Небесного.

**\*Спасение Божие** – это великолепная и уникальная судьба, сохраняемая для всякого человека, приходящего к Богу.

\*Многие ищут благосклонного лица правителя, но судьба человека – от Господа (Прит.29:26).

Диаволу весьма выгодно навязывать человеку мысль о том, что болезни, нищета, и преждевременная смерть – это судьба человека от Господа. Но эта ничем неприкрытая ложь.

Такая судьба, не имеет ничего общего, с возрастанием в спасении, которое призвано охватывать все сферы нашей жизни благословенными дарами неба и бездны лежащей долу.

\*Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены (Иак.1:17).

**4.** **Составляющая,** в призвании любви Божией,исходящей изатмосферы братолюбия – обнаруживает себя в том, чтобы изгонять из нашего сердца, все виды негативного страха:

\*В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение. Боящийся несовершен в любви (1.Ин.4:18).

Как любовь, так и страх – это программы, предложенные нам в формате информации исходящей, либо от правильных отношений с Богом. Либо от неправильных отношений с Богом, которые определяют, как атмосферу покоя, так и атмосферу беспокойства.

Страх – как тип определённого рода информации, порождает определённый тип веры, так как вера сердца, происходит, либо от информации слушания Слова Божьего, либо от информации, слушания слова, из другого источника.

**Страх Господень** – определяется источником знания и мудрости, исходящими от слова Божия, производя в человеке трепетное благоговение, к слушанию благовествуемого слова, и неподдающееся воображению усладу и защищённость в Боге.

**Страх человеческий**, производящий мучение – это не просто эмоция, это по сути дела то, во что мы верим.

Определяется такой род страха – отсутствием познания воли Божией, которая в наших сердцах, является атмосферой братолюбия, в которой любовь Божия, изливается в наши сердца, попирая в нашем теле смерть, и утверждая жизнь.

**Негативный страх** – это такое состояние, когда мы не можем получить помощи от нашего разума. Потому, что информация о Сути Бога, отсутствующая в нашем разуме, пленяется нашими чувствами, и побуждает наш разум следовать за чувствами.

**Страх Господень**, представляющий в нашем сердце информацию о премудрости Бога – это состояние, когда чувства, поставлены в полную зависимость от ума, обновлённого нашим духом, за которым наши чувства следуют без колебания.

**Страх Господень** – возникает от информации слов благодати, изливающихся в любви Божией, в атмосфере братолюбия, в которой мы получаем знание своей судьбы в Боге.

Кем является для нас Бог.

Что сделал для нас Бог.

Кем мы приходимся Богу.

Что делать нам, дабы наследовать всё, что сделал для нас Бог.

\*И познаете истину, и истина сделает вас свободными (Ин.8:32).

**5.** **Составляющая,** в призвании любви Божией,исходящей изатмосферы братолюбия – обнаруживает себя в том, чтобы мы могли исполниться всею полнотою Божиею:

\*Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши, чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви,

Могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею (Еф.3:16-19).

**\*Полнота Божия** – это совокупность совершенных свойств Бога которые, в формате принятой нами истины, через наставление в вере, наполняет содержимое сосуда нашего сердца, и делают нас причастниками Божеского естества.

**\*Полнота Божия** – это наполнение сосуда нашего сердца плодом мира Божия, делающего нас сынами мира, который мы взрастили в Едеме нашего сердца.

**\*Полнота Божия** – это неземная способность, при исполнении своего призвания водиться Святым Духом.

**Наше призвание** – состоит в святости правосудия, которое призвано разрушить в нашем теле державу смерти, чтобы на месте её, воздвигнуть в нашем теле – державу жизни.

**\*Полнота Божия** – это распространение и расширение нашего наследственного удела, который содержится и обнаруживает себя, в нашем звании и нашем избрании.

Наше звание состоит в причастии к Божескому естеству, через познание Призвавшего нас славою и благостию, посредством соблюдения слова Божия, в котором наша вера, повинуется Вере Божией в устах посланников Бога.

\*Удел мой, Господи, сказал я, соблюдать слова Твои (Пс.118:57).

В то время как наше избрание – состоит в том, чтобы показать в своей вере добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь (2.Пет.1:3-11).

**\*Полнота Божия**, в нашем сердце – обнаруживает себя, в исполнении слова Божия, в которое верило наше сердце, и которое исповедовали наши уста, называя несуществующее, как существующее. Исполнение полнотою Божиею – состоит в трёх требованиях:

**1.** Крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке.

**2.** Верою вселиться Христу в сердца наши, чтобы укорениться и утвердиться в любви.

**3.** Постигнуть со всеми святыми, суть широты, долготы, глубины и высоты, чтобы получить способность, уразуметь превосходящую разумение любовь Христову.

Без сотрудничества в устах человека, с владычественной фразой «Да будет», представляющей полномочия отцовства Бога, ни одна из имеющихся трёх истин, никогда не сможет стать достоянием нашего сердца, призванным исполнить нас всею полнотою Божиею, дабы соделать нас совершенными, как совершен Отец наш Небесный.

Утверждение Духом Святым, в своём внутреннем человеке – это преображение от славы Господней в новый образ жизни.

**Преобразиться** в новый образ жизни – это измениться в состояние, противоположное прежнему состоянию или, перейти из одного качества, противоположное прежнему качеству.

**1. Условие**, которое предлагает Писание, чтобы преобразиться из прежнего образа жизни, в новый образ жизни – это сделать волевое решение, взирать на славу Господню.

\*Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа (2.Кор.3:18).

В Писании, мы находим свидетельства об источнике, из которого исходит слава Господня:

**1.** От непосредственного присутствия Бога.

**2.** От Слова Божия, исходящего из Его уст.

**3.** От воздействия Святого Духа.

**4.** От проявления даров Святого Духа.

**5.** От силы творения Бога и, от всех Его дел.

**6.** От приношения плода нашего духа.

**7.** От перенесения злословий за истину.

\*Если злословят вас за имя Христово, то вы блаженны, ибо Дух Славы, Дух Божий почивает на вас. Теми Он хулится, а вами прославляется (1.Пет.4:14).

Чтобы взирать на славу нового образа жизни, дающей нам способность, крепко утвердиться Духом Святым, во внутреннем человеке – её следует рассматривать открытым лицом, через определённое зеркало.

Исходя, из Писания человек, имеющий причастие к Божескому естеству – является славой Божией.

**Образом открытого лица** – является состояние нашего доброго сердца, в семи свойствах нашего духа, утверждающими наше звание и наше избрание во Христе Иисусе, и делающие нас причастниками к Божескому естеству.

**Зеркалом**, в котором мы своим открытым лицом, можем увидеть в себе славу Божию и отобразиться от этой славы, как от Господнего Духа – это формат слова Божия, запечатлённого на скрижалях нашего сердца; которое некогда изошло из Уст Бога.

Когда человек, подобный Богу, будет взирать на славу Господню, в зеркале Слова Божьего и дел Божиих, сотворённых этим Словом – то он, в этом зеркале – увидит своё отображение.

Когда Моисей сходил с горы Синая, держа в своих руках две скрижали завета – он не знал, что лице его стало сиять лучами от того, что Бог говорил с ним. И увидел Моисея Аарон и все сыны Израилевы,

И вот, лице его сияет, и боялись подойти к нему. И призвал их Моисей, и пришли к нему Аарон и все начальники общества, и разговаривал Моисей с ними. И когда Моисей перестал разговаривать с ними,

То положил на лице свое покрывало. Когда же входил Моисей пред Лице Господа, чтобы говорить с Ним, тогда снимал покрывало, доколе не выходил; а выйдя опять полагал покрывало на лице свое, доколе не входил говорить с Ним (Исх.34:29-35).

**Зеркалом**, в которое Моисей взирал открытым лицом, и от которого лицо его стало сиять славой Божией – явилось слово Божие, исходящее из уст Божиих.

Если бы грешник увидел славу Божию, в благовествуемом слове Бога, то эта слава, не преобразила бы его, а убила его.

Когда в народе Израильском возникал бунт и мятеж против Моисея, представляющего славу новой жизни, а следовательно – и славу Господню, то Бог, посредством Своей славы, которую представлял Моисей, немедленно вставал на защиту Моисея, и убивал его врагов.

Когда Христос, Духом Святым пребывает в нас – мы ответственны – представлять и защищать Его славу.

Когда же мы, даём возможность Святому Духу, поместить нас во Христе, тогда Ему представляется возможность, защищать наши интересы, посредством Своей славы. Итак:

Славой Господней, которую представляет наше открытое лицо – является слово Божие, пребывающее в нашем сердце, принятое нами через наставление в вере. А зеркалом, в котором мы видим отражение этой славы – является истина слова Божия, на которую мы взираем.

Когда мы смотрим в это зеркало – то оно отражает подлинную сущность, выраженную в духе нашего ума, который называется умом Христовым в нашем духе.

Ибо кто познал ум Господень, чтобы мог судить его? А мы имеем ум Христов (1.Кор.2:16).

Наш сокровенный человек, взирая на славу Господню, в достоинстве, помазующей истины начальствующего учения Христова, становится в своём духе – твёрдым или же непоколебимым в уповании на Бога.

\*Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он (Ис.26:3).

**2.** **Условие**, во фразе: «верою вселиться Христу в сердца наши, чтобы укорениться и утвердиться в любви» - напрямую связано с исповеданием веры нашего сердца.

\*Но, имея тот же дух веры, как написано: я веровал и потому говорил, и мы веруем, потому и говорим, зная, что Воскресивший Господа Иисуса воскресит нас через Иисуса и поставит нас перед Собою с вами (2.Кор.4:13,14).

Укоренение и утверждение, происходит в атмосфере братолюбия, через исповедание Веры Божией, в нашем сердце.

**3.** **Условие**, состоит «в постижении со всеми святыми, сути широты, долготы, глубины и высоты, чтобы уразуметь превосходящую разумение любовь Христову.

Уразуметь, превосходящую разумение любовь Христову, в её широте, долготе, глубине и высоте, возможно только в общении друг с другом или же, в братолюбии.

\*Любовь Христова, обнаруживающая себя в человеке, в широте его сердца, говорит о том, что святым, которые будут соприкасаться с таким человеком – будет не тесно.

\*Любовь Христова, обнаруживающая себя в человеке, в долготе его сердца, говорит о том, что во взаимоотношениях друг с другом, такой человек сможет проявлять долготерпение.

\*Любовь Христова, обнаруживающая себя в человеке, в глубине его сердца, говорит о том, что во взаимоотношениях друг с другом, такой человек сможет проявлять – глубокое и нелицемерное соучастие в скорбях своего ближнего.

\*Любовь Христова, обнаруживающая себя в человеке, в высоте его сердца, говорит о том, что во взаимоотношениях друг с другом, такой человек – сможет снисходить своею высотою, к немощам своего ближнего.

\*Не преклоняйтесь под чужое ярмо с неверными, ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром?

Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живаго, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их

И отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому; и Я прииму вас. И буду вам Отцем, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель (2.Кор.6:14-18).