***05.02.21 Воскресенье***

*Сопровождение к десятинам:*

Труды праведного – к жизни, успех нечестивого – ко греху (Прит.10:16).

В данной притче, одно и то же действие, представлено в двух различных словах, определяющих два различных результата, которые наследует праведный, и которые наследует нечестивый.

Труды праведного состоят в том, что в делах своего труда – он творит правду, за что и наследует жизнь вечную.

В то время как успех нечестивого состоит в том, что в делах своего успеха – он делает неправду, и сквернит себя, за что и наследует погибель вечную.

\*Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его (Отк.22:11,12).

Учитывая тот фактор, что десятины и приношения, которыми мы призываемся чтить Бога – это результат нашего труда, на который были затрачены наше время и наша энергия следует:

Что, когда праведный чтит Бога десятинами и приношениями, принося их в дом хранилища, в распоряжение человека, представляющего отцовство Бога – он творит правду, в которой преследует познание о Боге, в поиске Лица Божьего.

В то время как нечестивый, принося в дом хранилища десятины и приношения, ищет оправдания, и материального успеха.

И, таким путём, нечестивый берёт на себя роль Бога, в которой Он обязался нести ответственность за наше материальное обеспечение, при условии, если мы будем работать своими руками, и совершать её, как для Господа. И, отказывается от своей роли, искать Царства Божия, в правде Его.

\*Итак, не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам (Мф.6:31-33).

Труды праведного – к жизни, успех нечестивого – ко греху (Прит.10:16).

Труды праведного состоят в том, что в делах своего труда – он творит правду, за что и наследует жизнь вечную.

Успех нечестивого состоит в том, что в делах своего успеха – он делает неправду, за что и наследует погибель вечную.

\*Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его (Отк.22:11,12).

Десятины и приношения, которыми мы призываемся чтить Бога – это результат нашего труда, на который были затрачены наше время и наша энергия.

Что, когда праведный чтит Бога десятинами и приношениями, принося их в дом хранилища, в распоряжение человека, представляющего отцовство Бога – он творит правду, в которой преследует познание о Боге, в поиске Лица Божьего.

Когда нечестивый, приносит в дом хранилища десятины и приношения - он ищет оправдания, и материального успеха.

\*Итак, не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам (Мф.6:31-33).

\*Посему вот, и Я увлеку ее, приведу ее в пустыню, и буду говорить к сердцу ее. И дам ей оттуда виноградники ее и долину Ахор, в преддверие надежды; и она будет петь там, как в дни юности своей и как в день выхода своего из земли Египетской (Ос.2:14,15).

***Время утверждения завета, в формате изоляции друг от друга.***

Этим пророчеством, записанным задолго до рождения Христа, представляющим историю, записанную наперёд, которая содержит в себе утверждение завета, путём освящения в пустыне,

Мы рассмотрим необходимость нашей изоляции друг от друга, которая относится только к той категории святых, которая достигла последнего времени, взрастив в почве своего сердца плод Мафусала, разрушившего в их телах державу смерти.

Данная изоляция, не была связана для нас с пандемией корона вируса, которую Бог с успехом использовал, для утверждения с нами Своего завета, в основе которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым, представленной в таких словах:

«Посему вот, и Я увлеку ее, приведу ее в пустыню, и буду говорить к сердцу ее. И дам ей оттуда виноградники ее и долину Ахор, в преддверие надежды».

**Образ пустыни** – это определение нашего тотального освящения, в котором представлена необходимость нашей временной изоляции друг от друга, в которой Бог, будет говорить к нашему сердцу, дабы утвердить с нами Свой завет, состоящий в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым.

**Время же утверждения**, данного обетования – определяется тесными обстоятельствами, угрожающими жизни человеков, которые Бог использует, для испытания нашего упования, на имеющееся обетование, которое по своей сути – является строением, воздвигнутым на основании нашей надежды. Как написано:

\*Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому,

К наследству нетленному, чистому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас, силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время (1.Пет.1:3-5).

Если мы не уразумеем знамения этого времени, в котором нам необходимо, позволить Святому Духу, увлечь нас в пустыню освящения, дабы посредством изоляции друг от друга утвердить завет, заключённый нами с Богом, в основе которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым:

У Бога, не будет никакого основания восхитить нас при утренней звезде, которая призвана являться нашим внутренним свидетельством, в плоде взращенного нами Мафусала, посредством которого Бог, разрушил в нашем теле – державу смерти, дабы соделать его гарантом нашего восхищения.

Способ, которым призвано утверждаться имеющееся обетование, в пустыне нашего освящения, состоящее в изоляции друг от друга – определяется функциями плода наших уст, исповедующих воздвижение в нашем теле державы жизни, обуславливающей в нашем духе атмосферу Царства Небесного.

**1.** **Обетование, даруемое нам Богом**, в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым – мы можем принять и утвердить, только через слушание благовествуемого слова, которое даётся нам, исключительно в формате семени, которое мы призваны взрастить, в доброй почве нашего сердца, в плод правды.

Когда мы принимаем семя правды в добрую почву нашего сердца, которое прежде уже было очищено от мёртвых дел – мы принимаем его в формате залога нашего спасения, которое мы призваны пустить в оборот в смерти Господа Иисуса, чтобы получить его в формате плода правды, в воскресении Иисуса.

Всякое собрание, в котором отсутствует порядок, состоящий в структуре Божественной теократии, и в котором отсутствует полнота начальствующего учения Христова, не может быть нашим собранием.

**2.** **Обетование, даруемое нам Богом**, в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым, которое мы приняли в добрую почву нашего сердца, в формате семени, и за тем, взрастили его в формат плода правды – необходимо утвердить. Как написано:

\*И прислал Хирам, царь Тирский, послов к Давиду и кедровые деревья и плотников и каменщиков, и они построили дом Давиду. И уразумел Давид, что Господь утвердил его царем над Израилем и что возвысил царство его ради народа Своего Израиля (2.Цар.5:11,12).

Утверждение Давида царём над Израилем - образно состояло в том, что Бог облёк его тело, в нового человека, образ которого представляли кедровые деревья.

Саул, предшественник Давида, не уразумел и пренебрёг отпущенным ему Богом временем, для утверждения его царём над Израилем. А посему, и не пытался взрастить, из данного ему семени правды, плод правды, дабы дать Богу основание – облечь его тело, в плод правды. В силу чего Бог, отверг его, чтобы он не был царём над Израилем.

\*И отвечал Самуил: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа? Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов;

Ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем (1.Цар.15:22,23).

Пределами вверенного нам царства – является наше тело, при условии, что мы устроили его в дом молитвы, в котором слово Божие – является средством и орудием, для достижения поставленной для нас Богом цели, в усыновлении нашего тела, Его искуплением.

В утверждении имеющегося обетования, следует обратить особое внимание, на четыре вещи, связанные друг с другом:

**1.** На признаки времени в утверждении имеющегося обетования.

**2.** На средства, призванные утвердить имеющееся обетование.

**3.** На способ утверждения имеющегося обетования.

**4.** На наличие Святого Духа, в качестве Господина нашей жизни.

В своей совокупности, эти четыре составляющие находятся во власти Бога. А посему, избираются Богом, и могут приниматься нами, исключительно на Его условиях.

**1.** По каким признакам, нам следует разуметь знамение времени, данное нам для утверждения завета, в основании которого лежит усыновления нашего тела, искуплением Христовым?

**2.** Какие средства, мы призваны задействовать, для утверждения завета, в основании которого лежит усыновления нашего тела, искуплением Христовым?

**3.** Какой способ мы призваны задействовать, для утверждения завета, в основании которого лежит усыновления нашего тела, искуплением Христовым?

**4.** По каким признакам следует определять, что мы приняли Святого Духа, в качестве Господа и Господина своей жизни?

Утверждение завета между нами и Богом – является печатью праведности, которую мы подобно Аврааму, призваны иметь до обрезания.

\*Мы говорим, что Аврааму вера вменилась в праведность. Когда вменилась? по обрезании или до обрезания? Не по обрезании, а до обрезания. И знак обрезания он получил, как печать праведности через веру, которую имел в необрезании (Рим.4:9-11).

Если мы понадеемся на праведность, которую мы получили до обрезания нашего сердца, в формате залога, и не утвердим её, посредством оборота, в обрезании нашего сердца, чтобы получить её в свою собственность, то мы, утратим залог нашей праведности, которая дана была нам в формате семени.

Время утверждения завета, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым – определяется тесными обстоятельствами, которые Бог с успехом использует, для утверждения нашего упования, призванного являться строением, воздвигнутым на основании нашей надежды.

\*Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому,

К наследству нетленному, чистому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас, силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время (1.Пет.1:3-5).

Время утверждение завета – является жатвой, в которой Бог, начинает измерять и взвешивать наше строение, состоящее в нашем уповании на Его слово, дабы отделить из нашей среды плевелы.

Во время, отведённое для утверждения завета, в людях входящих в категорию плевелов, обнаруживаются всевозможные идолы, которым они кадили, полагая, что кадят Богу, и вменяли себе это в заслугу, за которую ожидали благодарности от Бога.

В то время как в противоположной категории человеков – во время утверждения завета, обнаруживается отсутствие идолов в сердце.

Как это было описано в притче о блудном сыне, который был взвешен на весах правды, и был найден достойным благоволения своего отца.

В то время как при взвешивании на весах правды старшего сына, оказалось, что он найден был очень лёгким, так как его идолами – являлись его дела, которыми он по его предположению служил отцу, и его друзья, которые не являлись друзьями его отца.

\*Вот, слышу вопль дщери народа Моего из дальней страны: разве нет Господа на Сионе? разве нет Царя его на нем? - Зачем они подвигли Меня на гнев своими идолами, чужеземными, ничтожными? Прошла жатва, кончилось лето, а мы не спасены (Иер.8:19,20).

**1.** **Признаком времени**, для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым – является образ изолирования пророка Илию от других пророков, у потока Хорафа, который является притоком Иордана, чтобы утвердить с ним Свой завет, взвесив его на весах правды, приготовив его таким способом, к восхищению.

Необходимость изоляции от общения друг с другом - представлена в обстоятельствах изоляции пророка Илии от других пророков, у потока Хорафа, во время экономического кризиса, связанного с голодом.

\*И сказал Илия Фесвитянин, из жителей Галаадских, Ахаву: жив Господь Бог Израилев, пред Которым я стою! в сии годы не будет ни росы, ни дождя, разве только по моему слову.

И было к нему слово Господне: пойди отсюда и обратись на восток и скройся у потока Хорафа, что против Иордана; из этого потока ты будешь пить, а воронам Я повелел кормить тебя там.

И пошел он и сделал по слову Господню; пошел и остался у потока Хорафа, что против Иордана. И вороны приносили ему хлеб и мясо поутру, и хлеб и мясо по вечеру, а из потока он пил (3.Цар.17:1-6).

Чтобы создать обстоятельства, для утверждения завета, во времена пророка Илии, Святой Дух побудил Илию, высвободить голод на землю, дыбы изолировать его от общения с подобными ему пророками, чтобы путём тотального освящения, утвердить с ним Свой завет, дабы даровать ему гарантии на восхищение.

Иордан – является образом смерти, в которую мы погрузились в смерти Господа Иисуса, дабы утвердить своё отделение от своего народа; от дома нашего отца; и от своей душевной жизни.

Под образом потока Хорафа, из которого пил Илия, находясь в изоляции от других пророков, следует разуметь его освящение в смерти Господа Иисуса, до тех пор, пока этот проток, не высохнет.

Сам по себе ворон – является нечистой птицей. А посему, под образом ворона, приносившего пророку Илии хлеб и мясо поутру, и хлеб и мясо по вечеру, следует разуметь – духовную пищу, в формате начальствующего учения Христова, которую мы во время изоляции друг от друга, получали через средства массовой информации.

**2.** **Признаком времени**, для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым – является образ нашей изоляции от общего поклонения, чтобы вскормить своей грудью, имеющейся плод, в образе усыновления своего тела, искуплением Христовым, в лице Самуила.

\*Чрез несколько времени зачала Анна и родила сына и дала ему имя: Самуил, ибо, говорила она, от Господа я испросила его. И пошел муж ее Елкана и все семейство его совершить годичную жертву Господу и обеты свои. Анна же не пошла, сказав мужу своему:

Когда младенец отнят будет от груди и подрастет, тогда я отведу его, и он явится пред Господом и останется там навсегда. И сказал ей Елкана, муж ее: делай, что тебе угодно; оставайся, доколе не вскормишь его грудью; **только да утвердит Господь слово**, вышедшее из уст твоих.

И осталась жена его, и кормила грудью сына своего, доколе не вскормила. Когда же вскормила его, пошла с ним в Силом, взяв три тельца и одну ефу муки и мех вина, и пришла в дом Господа в Силом; отрок же был еще дитя, и закололи тельца;

И привела отрока к Илию и сказала: о, господин мой! да живет душа твоя, господин мой! я - та самая женщина, которая здесь при тебе стояла и молилась Господу; о сем дитяти молилась я,

И исполнил мне Господь прошение мое, чего я просила у Него; и я отдаю его Господу на все дни жизни его, служить Господу. И поклонилась там Господу (1.Цар.1:20-28).

В образе Анны – представлена категорию святых, принявших в своё сердце, обетование усыновления своего тела, искуплением Христовым в семени, благовествуемого нам слова и взрастивших его, путём исповедания веры сердца, в плод воскресения.

Имя «Самуил» означает – услышанный Богом. А посему, в образе Самуила, в котором Анна хотела посвятить себя Богу - представлено обетование, которое мы приняли в семени благовествуемого нам слова, и взрастили его в утробе нашего духа, в плод, состоящий в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым.

Чтобы посвятить себя Богу, в плоде рождённого нами Самуила, – нам подобно Анне, матери Самуила - необходима изоляция от общения друг с другом, состоящая в изоляции, от формата общего поклонения, что мы и совершили.

Категория святых, не входящая в категорию Анны, представляющей из притчи Христа о Царствии Небесном, образ пяти неразумных дев, не имела такой необходимости, так как, не имела плода, в лице Самуила, который представлял в сосудах мудрых дев - елей Святого Духа.

Только изоляция от общего поклонения – даёт нам возможность, вскормить своей грудью плод, имеющегося обетования, состоящего в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым.

Образом материнского молока – является исповедание веры сердца, дающее нам возможность, вскормить рождённого нами младенца, до такого возраста, чтобы можно было посвятить себя в нём Богу.

**3.** **Признаком времени**, для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым – это образ нашей изоляции, в пустыне и сухой земле.

\*Возвеселится пустыня и сухая земля, и возрадуется страна необитаемая и расцветет как нарцисс; великолепно будет цвести и радоваться, будет торжествовать и ликовать; слава Ливана дастся ей,

Великолепие Кармила и Сарона; они увидят славу Господа, величие Бога нашего. Укрепите ослабевшие руки и утвердите колени дрожащие; скажите робким душею: будьте тверды, не бойтесь; вот Бог ваш, придет отмщение, воздаяние Божие; Он придет и спасет вас.

Тогда откроются глаза слепых, и уши глухих отверзнутся. Тогда хромой вскочит, как олень, и язык немого будет петь; ибо пробьются воды в пустыне, и в степи - потоки. И превратится призрак вод в озеро, и жаждущая земля - в источники вод; в жилище шакалов,

Где они покоятся, будет место для тростника и камыша. И будет там большая дорога, и путь по ней назовется путем святым: нечистый не будет ходить по нему; но он будет для них одних; идущие этим путем, даже и неопытные, не заблудятся. Льва не будет там, и хищный зверь не взойдет на него; его не найдется там, а будут ходить искупленные.

И возвратятся избавленные Господом, придут на Сион с радостным восклицанием; и радость вечная будет над головою их; они найдут радость и веселье, а печаль и воздыхание удалятся (Ис.35:1-10).

Если изоляция в пустыне, указывает на образ нашего тотального освящения, в котором мы преследуем цель, нашего тотального посвящения на служение Богу живому и Истинному.

То, сухая земля, в имеющейся изоляции, указывает на состояние сердца, жаждущего правды, которое обнаруживает себя в жажде и алкании откровений Святого Духа, призванных открыться к последнему времени, в формате нашего нетленного, чистого, и неувядаемого наследия во Христе Иисусе.

**4.** **Признаком времени**, для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым – является изоляция, в формате таких страданий за истину, которые делают нас одинокими, дабы дать нам способность, показать верность Богу, в не оскудении нашей веры, когда сатана будет сеять нас, как пшеницу.

\*Но вы пребыли со Мною в напастях Моих, и Я завещаваю вам, как завещал Мне Отец Мой, Царство, да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых. И сказал Господь:

Симон! Симон! се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу, но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обратившись, **утверди братьев твоих** (Лк.22:28-32).

**Вопрос второй:** Какие средства, мы призваны задействовать, для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым?

**1.** **Средства**, которые следует задействовать для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, Искуплением Христовым – состоят в суде и правде, которые призваны стать основанием престола власти, которой наделён наш обновлённый разум, над нашей душевной жизнью.

\*Ибо младенец родился нам - Сын дан нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя Ему: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира. Умножению владычества Его и мира

Нет предела на престоле Давида и в царстве его, **чтобы Ему утвердить его и укрепить его судом и правдою** отныне и до века. Ревность Господа Саваофа соделает это (Ис.9:6,7).

Определением основания, для престола власти, нашего мышления, обновлённого духом нашего ума, над волевой и эмоциональной сферой нашей души – является состояние нашего духа, которое обнаруживает себя в атмосфере святости, в правосудии и правоте.

\*Правосудие и правота - основание престола Твоего; милость и истина предходят пред лицем Твоим (Пс.88:15).

Престолом Бога, в нашем теле – является жезл наших кротких уст, поставленных в полную зависимость от истины, запечатлённой в нашем сердце, и от Святого Духа, открывающего истину в сердце.

\*Облако и мрак окрест Его; правда и суд - основание престола Его (Пс.96:2).

**2.** **Средства**, которые необходимо задействовать для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым – состоят в корневой системе неподвижности корня нашей праведности, из которой мы призваны взрастить плод правды, дабы облечь в него своё тело.

\*Не утвердит себя человек беззаконием; корень же праведников неподвижен (Прит.12:3).

Между неподвижностью корня праведников, и плодом их правды, произрастающим из этого корня – существует родственная связь, которая определяет происхождение праведников.

Сердечные очи праведного сердца – направлены и уповают, не на плод правды, взращенный ими, из корня праведности; а, на неподвижность праведного корня, из которого они взрастили плод правды, дабы облечь своё тело в нетление.

Как только человек, переводит свой взор, на взращенный им плод, из неподвижного корня праведности – он облекается в собственную гордыню, и утрачивает связь с корнем, своего происхождения.

\*И было ко мне слово Господне: сын человеческий! скажи начальствующему в Тире: так говорит Господь Бог: за то, что вознеслось сердце твое, и ты говоришь: "я бог, восседаю на седалище божием, в сердце морей", и, будучи человеком, а не Богом,

Ставишь ум твой наравне с умом Божиим, - вот, ты премудрее Даниила, нет тайны, сокрытой от тебя; твоею мудростью и твоим разумом ты приобрел себе богатство и в сокровищницы твои собрал золота и серебра; большою мудростью твоею, посредством торговли твоей, ты умножил богатство твое, и ум твой

Возгордился богатством твоим, - за то так говорит Господь Бог: так как ты ум твой ставишь наравне с умом Божиим, вот, Я приведу на тебя иноземцев, лютейших из народов, и они обнажат мечи свои против красы твоей мудрости и помрачат блеск твой; низведут тебя в могилу, и умрешь в сердце морей смертью убитых (Иез.28:1-8).

**3.** **Средства**, которые следует задействовать для утверждения завета между нами и Богом – состоят в нашей полной изоляции от нашего народа; от дома нашего отца; и от своей душевной жизни, дабы дать в своём сердце, место Всевышнему, чтобы таким путём, злословия злословящих Его, могли падать на нас.

\*Чужим стал я для братьев моих и посторонним для сынов матери моей, ибо ревность по доме Твоем снедает меня, и злословия злословящих Тебя падают на меня; и плачу, постясь душею моею, и это ставят в поношение мне (Пс.68:9-11).

Ревность по доме Божием – это сердце, скорбящее о всех мерзостях, совершаемых в Иерусалиме, что возбуждает неприязнь, сынов нашей матери, и таким путём, изолирует нас от них.

\*Бог же всякой благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе, Сам, по кратковременном страдании вашем, да совершит вас, да утвердит, да укрепит, да соделает непоколебимыми (1.Пет.5:10).

**4.** **Средства**, которые следует задействовать для утверждения завета между нами и Богом – состоят в словах Бога, которые мы позволили Ему вложить в наши уста, дабы дать Ему основание покрыть нас тению Своей Руки.

\*Я Господь, Бог твой, возмущающий море, так что волны его ревут: Господь Саваоф – имя Его. И Я вложу слова Мои в уста твои, и тенью руки Моей покрою тебя, чтобы устроить небеса и **утвердить землю** и сказать Сиону: "ты Мой народ" (Ис.51:15,16).

Когда мы принимаем в наше сердце слово, из уст посланника Бога, и исповедуем его своими устами – эти слова, становятся словами веры, которые отделяют нас для Бога, и таким образом, дают Богу основание утвердить нашу землю.

**Вопрос третий.** Какой способ мы призваны задействовать, для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым?

**1.** **Способ**, который следует задействовать для утверждения завета между нами и Богом – состоит в почитании себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, и исповеданием несуществующей державы жизни в своём теле, как существующей.

\*Почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим.6:11).

Почитать себя мёртвым для греха, живым же для Бога – это в своих мыслях, изолировать себя, от греха, живущего в нашем теле, в лице ветхого человека, с делами его.

\*Потому что, каковы мысли в душе человека, таков и он (Прит.23:7).

Слова Бога, которые мы помещаем в своё сердце, в формате мыслей – являются Верой Божией в нашем сердце. И, когда мы исповедуем эти мысли своими устами, в формате Веры Божией – Бог утверждает с нами Свой завет, в основании которого лежит усыновление нашего тела, искуплением Христовым.

\*Бог поставил Авраама отцом многих народов, Которому он поверил, животворящим мертвых и называющим несуществующее, как существующее (Рим.4:17).

**2.** **Способ**, который необходимо задействовать для утверждения завета между нами и Богом – состоит в том, чтобы мы были преисполнены любовью друг к другу.

\*А вас Господь да исполнит и преисполнит любовью друг к другу и ко всем, какою мы исполнены к вам, **чтобы утвердить сердца ваши** непорочными во святыне пред Богом и Отцем нашим в пришествие Господа нашего Иисуса Христа со всеми святыми Его. Аминь (1.Фесс.3:12,13).

Служа любовью друг другу, в соответствии требований уставов Божиих, мы изолируем себя от врождённого в нашем естестве эгоизма, что даёт Богу основание – очищать нас от всякого греха, и утверждать наши сердца непорочными во святыне пред Богом.

\*Если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха (1.Ин.1:7).

Когда мы ходим во свете слова Божия, подобно Богу, ходящему во свете Своих слов, мы даём Богу основание, ввести нас в наследие усыновления нашего тела, Его искуплением.

**3.** **Способ**, который необходимо задействовать для утверждения завета между нами и Богом – состоит в том, чтобы мы смотрели очами веры на смоковницу, и на все деревья, когда они пробуждаются от сна

\*И сказал им притчу: посмотрите на смоковницу и на все деревья: когда они уже распускаются, то, видя это, знаете сами, что уже близко лето. Так, и когда вы увидите то сбывающимся,

Знайте, что близко Царствие Божие. Истинно говорю вам: не прейдет род сей, как все это будет; небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут. Смотрите же за собою,

Чтобы сердца ваши не отягчались объядением и пьянством и заботами житейскими, и чтобы день тот не постиг вас внезапно, ибо он, как сеть, найдет на всех живущих по всему лицу земному;

Итак, бодрствуйте на всякое время и молитесь, да сподобитесь избежать всех сих будущих бедствий и предстать пред Сына Человеческого (Лк.21:29-36).

Под образом смоковницы, приносящей сладкие плоды – следует разуметь категорию мудрых дев, в сердцах которых, воцарилась благодать, посредством, взращенного ими плода праведности, представленного в сосудах их сердец – елеем радости.

\*Возлюбленный мой начал говорить мне: встань, возлюбленная моя, прекрасная моя, выйди! Вот, зима уже прошла; дождь миновал, перестал; цветы показались на земле;

Время пения настало, и голос горлицы слышен в стране нашей; смоковницы распустили свои почки, и виноградные лозы, расцветая, издают благовоние. Встань, возлюбленная моя, прекрасная моя, выйди! (Песн.2:10-13).

Под образом других деревьев – следует разуметь категорию неразумных дев, которые при крике: «жених идёт», пробудились вместе с мудрыми девами. Как написано:

\*Ибо если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены и подобием воскресения (Рим.6:5).

\*Пребывание в смерти Христовой – это образ нашего тотального освящения, в котором утверждается завет между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела.

\*Пребывание в смерти Христовой – это образ, в котором мы погружаясь в смерть Господа, находимся в изоляции, как от своего народа; от дома своего отца; и от своей душевной жизни, так и друг от друга.

Под образом цветения смоковницы и других деревьев – следует разуметь пробуждение жизни, после зимы, которая в данной притче указывает, на образ смерти Христовой, в которой пребывала смоковница и другие деревья.

**4.** **Способ**, который необходимо задействовать для утверждения завета между нами и Богом – состоит в том, чтобы мы избавились от беспорядочных и лукавых людей, ибо не во всех вера.

\*Чтобы нам избавиться от беспорядочных и лукавых людей, ибо не во всех вера. Но верен Господь, Который **утвердит вас и сохранит от лукавого**. Мы уверены о вас в Господе, что вы исполняете и будете исполнять то, что мы вам повелеваем (2.Фесс.3:2-4).

Дисциплинированная изоляция от беспорядочных и лукавых людей – это гарантия и способ, необходимый для утверждения завета между нами и Богом, в основании которого лежит усыновление нашего тела, Искуплением Христовым.

\*Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы (1.Кор.15:33).

**Вопрос четвёртый:** По каким признакам следует определять, что мы приняли Святого Духа, в качестве Господа и Господина своей жизни?

Принимая в своё сердце Святого Духа, в качестве Господа и Господина нашей жизни, мы на самом деле, подобно Ревекке, будем отделены или изолированы, от нашего народа; от дома нашего отца; и от своей прежней душевной жизни.

**1.** **Признаком принятия Святого Духа**, в качестве Господа и Господина нашей жизни – является мудрость Бога, запечатлённая на скрижалях нашего сердца, в достоинстве полноты начальствующего учения Христова, дающая основание Святому Духу, войти в мудрое сердце, в качестве нашего Господа и Господина.

\*И вот, Я в сердце всякого мудрого вложу мудрость, дабы они сделали все, что Я повелел тебе (Исх.31:6).

Действие Бога, состоящее во вложении в мудрое сердце мудрости, представляющей Святой Дух – является ролью Бога.

Вложение мудрости, в доброе сердце, очищенное от мёртвых дел – является ролью человека.

\*Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно (Нав.1:8).

**2.** **Признаком принятия Святого Духа**, в качестве Господина своей жизни, посредством Которого, мы подобно Ревекке, будем отделены или изолированы, от нашего народа; от дома нашего отца; и от своей прежней душевной жизни, дабы утвердить завет между нами и Богом – является крещение Святым Духом, со знамением иных языков.

\*Во время пребывания Аполлоса в Коринфе Павел, пройдя верхние страны, прибыл в Ефес и, найдя там некоторых учеников, сказал им: приняли ли вы Святаго Духа, уверовав? Они же сказали ему: мы даже и не слыхали, есть ли Дух Святый. Он сказал им: во что же вы крестились? Они отвечали: во Иоанново крещение.

Павел сказал: Иоанн крестил крещением покаяния, говоря людям, чтобы веровали в Грядущего по нем, то есть во Христа Иисуса. Услышав это, они крестились во имя Господа Иисуса, и, когда Павел возложил на них руки, нисшел на них Дух Святый, и они стали говорить иными языками и пророчествовать (Деян.19:1-6).

Говорение на иных языках – это яркая иллюстрация изоляции нашего духа, от разумных возможностей нашей души, в которые она не может проникнуть, потому что, не понимает иного языка, данного нашему духу, в котором он тайны говорит духом.

\*Ибо кто говорит на незнакомом языке, тот говорит не людям, а Богу; потому что никто не понимает его, он тайны говорит духом (1.Кор.14:2).

**3.** **Признаком принятия Святого Духа**, в качестве Господина своей жизни, посредством Которого, мы подобно Ревекке, будем отделены или изолированы, от нашего народа; от дома нашего отца; и от своей прежней душевной жизни, дабы утвердить завет между нами и Богом – является способность, водиться Святым Духом, без Которого усыновление нашего тела, искуплением Христовым – невозможно.

\*Ибо все, водимые Духом Божиим, суть сыны Божии. Потому что вы не приняли духа рабства, чтобы опять жить в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: "Авва, Отче!"

Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы - дети Божии. А если дети, то и наследники, наследники Божии, сонаследники же Христу, если только с Ним страдаем,

Чтобы с Ним и прославиться. Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас. Ибо тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих, потому что тварь покорилась суете

Не добровольно, но по воле покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих. Ибо знаем, что вся тварь

Совокупно стенает и мучится доныне; и не только она, но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего (Рим.8:14-23).

В преддверии нашего восхищения, в сретенье Господу на воздухе - наше земное тело, оставаясь по своей природе земным, облечётся в нетление, посредством его усыновления, искуплением Христовым, так как в нашем теле, будет воздвигнута держава жизни.

И, только затем, в день восхищения в сретенье Господу на воздухе – наше тело изменится во мгновении ока, в тело небесное, и будет подобно славному телу Сына Божия.

Образ земного тела – представлен в песчинке инородного происхождения, облечённого в жемчуг, который является результатом страдания моллюски, которая не может исторгнуть из себя инородное тело, и обволакивает его перламутром.

Не следует смешивать земное тело, облечённое в перламутр нетления нового человека, с небесным телом, которое изменится во мгновении ока, в момент нашего восхищения.

**4.** **Признаком принятия Святого Духа**, в качестве Господина своей жизни посредством Которого, мы подобно Ревекке, будем отделены или изолированы, от нашего народа; от дома нашего отца; и от своей прежней душевной жизни, дабы утвердить завет между нами и Богом – является молитва со Святым Духом, и во Святом Духе, которая по своей сути – является в наших устах словом Божиим.

\*Также и Дух **подкрепляет нас** в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными. Испытующий же сердца знает, какая мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за святых по воле Божией (Рим.8:26,27).

Участие и помощь Святого Духа в молитве – это чрезвычайно важная составляющая в творчестве воина молитвы, так как определяет в его сердце – порядок, атмосферу и силу Царства Божия, во главе которой, стоит Святой Дух, в качестве Господа и Господина нашей жизни.

\*Ибо Царство Божие не в слове, а в силе (1.Кор.4:20).

Во время творения всякой молитвы – мы призваны молиться своим духом, чтобы активизировать силу Святого Духа, содержащуюся в тайне иного языка, для изоляции от нашего, пусть даже, и обновлённого мышления.

\*Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых (Еф.6:18).