***03.13.22 Воскресение 12:00 рм***

И вы, чада Сиона, радуйтесь и веселитесь о Господе Боге вашем; ибо Он даст вам дождь в меру и будет ниспосылать вам дождь, дождь ранний и поздний, как прежде.

И наполнятся гумна хлебом, и переполнятся подточилия виноградным соком и елеем. И воздам вам за те годы, которые пожирали саранча, черви, жуки и гусеница, великое войско Мое, которое послал Я на вас. И до сытости будете есть и насыщаться

И славить имя Господа Бога вашего, Который дивное соделал с вами, и не посрамится народ Мой во веки (Иоил.2:23-26).

Исходя из данной конструкции, можно заключить, что до тех пор, пока мы, не будем обладать элементом, истинной и непорочной радости, – мы не сможем получать дожди в своё время, в формате благословений Бога, призванных восполнять наши нужды.

В силу чего мы не сможем войти в наследие, обещанной и благословенной нам жатвы, которая поглотит наши нужды.

И, для этой цели, нам необходимо усвоить и принять решение, радоваться и веселиться о Боге, как о своём Господе и своём Спасителе, независимо от материальной скудости, или изобилия.

Дело в том, что материальная скудость и изобилие, в зависимости от нашего к ним отношения, могут стать результатом, как проклятия, так и благословения.

Если наша радость, или наша печаль инспирируется и исходит из источника материальной скудости, или изобилия то, как скудость, так и изобилие, становятся источниками проклятия.

Если же наша радость и наша печаль инспирируется и исходит из источника, которым является Сам Бог, то как скудость, так и изобилие, могут активизировать Бога к исполнению Своих обещаний, в отношении дождей, и последующей за ними жатвы.

И одной из составляющих выражение «веселия о Господе», является отдавание Богу десятин и приношений в радости. Потому, что результатом истинной любви к Богу, всегда является радость.

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

Эта заповедь – является наследием святых всех времён, и адресована она Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения ещё никогда не имели, и навряд ли уже, когда-нибудь смогут иметь.

В связи, c исполнением этой повелевающей заповеди, бодрствовать над словом Божиим в своём сердце так, как бодрствует Бог, над изречённым Им словом, в храме нашего тела – мы остановились на исследовании такого вопроса.

**Какие конкретные цели**, призвана преследовать праведность Божия, с которой мы соработаем в нашем сердце?

Назначение праведности Божией в нашем сердце, принятой нами в разбитых скрижалях завета, в которых мы в смерти Господа Иисуса – законом умерли для закона, чтобы в новых скрижалях завета, знаменующих собою воскресение Христово, получить оправдание, дабы жить для Умершего за нас и Воскресшего, чтобы таким путём -

Обрести утверждение своего спасения, в новых скрижалях завета, знаменующих воскресение Христова, чтобы дать Богу основание, не прежним законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он даровал сие обетование Аврааму или семени его.

\*Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).

Завет мира в сердце воина молитвы – это результат послушания его веры, Вере Божией, в словах посланников Бога.

**Итак:** По каким признакам следует испытывать самого себя на предмет владычества мира Божьего в нашем сердце, что идентифицирует нас, как сынов Божиих и как святыню Бога?

Испытывать своё сердце на предмет владычества мира Божьего, следует по способности быть миротворцем, что характеризует нас, как сынов Божиих. Как написано:

\*Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими (Мф.5:9).

Шесть признаков, по которым нам следует судить, о своей причастности к сынам мира, уже были предметом нашего исследования, и, мы остановились на исследовании седьмого:

**7. Признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

\*Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших **мир Божий**, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны (Кол.3:14,15).

В Писании, святая или же, избирательная любовь Бога «Агаппе» - представлена в Писании Духом Святым в свете семи неземных достоинств или составляющих, через благовествуемое слово, Апостолов и пророков, которые по своей сути – являются неизменными природными свойствами Бога.

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

Братолюбие.

Любовь. (2.Пет.1:2-8).

В определённом формате, из семи имеющихся характеристик добродетели, которые в своей совокупности определяют, в нашем сердце, благость Бога, мы уже рассмотрели, пять свойств. И, остановились на шестом свойстве – это призвание, показывать в своей вере, неземную силу братолюбия**:**

Наличие этой возвышенной и благородной составляющей, в показании нашей веры братолюбия – переводит нас из состояния вечной смерти, в состояние вечной жизни.

\*Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев; не любящий брата пребывает в смерти. Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей (1.Ин.3:14,15).

**1.** Что говорит Писание, о силе братолюбия, которое мы призваны показывать в своей вере?

**2.** Какое назначение, призвано выполнять сила братолюбия, которое мы призваны показывать в своей вере?

**3.** Какие условия необходимо выполнять, чтобы получить силу показывать в своей вере братолюбие?

В определённом формате мы уже рассмотрели первые три вопроса, и остановились на рассматривании вопроса четвёртого.

**4.** По каким признакам, следует испытывать себя на предмет показания в своей вере, силы братолюбия?

Мы рассмотрели первые пять признаков, по которым следует судить, что мы показываем в своей вере силу братолюбия, и остановились на рассматривании шестого признака:

**6.** **Признак**, по которому следует испытывать себя на предмет показания в своей вере, силы братолюбия – это по способности, не заботиться ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывать свои желания пред Богом.

\*Кротость ваша да будет известна всем человекам. Господь близко. Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, **и мир Божий**, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе (Флп.4:5-7).

Мы отметили, что в данном месте Писания, характер плода духа, в свойстве кротости, посредством которой мы призваны обуздывать свои уста, истиной, сокрытой в нашем сердце – противопоставлен характеру дел плоти, обнаруживающему себя в свойстве непокорности истине или неверия истине.

Способность кроткого человека, не заботиться ни о чём, в сфере земного благополучия, противопоставлена озабоченности человека, не могущего обуздывать желания плоти.

Как написано: \*Кроткий язык - древо жизни, но необузданный - сокрушение духа (Прит.15:4).

**Во-первых:** озабоченность, ведущая к сокрушению возрождённого от Бога духа человека – это узы, связывающие его, всевозможными фобиями несуществующего страха, так как он, не взрастил в своём сердце плод правды, в составляющей кротости, которой он призван обуздывать свои уста, по обузданию которых, ему следует судить о показании в своей вере силы братолюбия.

**Во-вторых:** озабоченность, которой связан человек – это результат его невежества, которая идентична окультности, противостоящей свободе Христовой, призванной освобождать нас от рабства греха, чтобы сделать нас рабами праведности, способными обуздывать свои уста, истиной сокрытой в сердце.

**В-третьих:** такая озабоченность – указывает на недобрую почву человеческого сердца, которую он отказался очистить от мёртвых дел, чтобы принять и взрастить в доброй почве своего сердца плод кротости, в предмете дерева жизни.

Это наглядно можно наблюдать, если сопоставить смысл, содержащийся в этих двух словах, противоположных друг другу, как по своему характеру, так и по своему происхождению.

**Забота**, обнаруживающая себя в озабоченности:

Это – непослушание; непокорность.

Неверие; неповиновение Вере Божией.

Необузданность языка уздою кротости.

Окультность; жестокосердие.

Сети лукавого; путь к смерти.

**Кротость,** обнаруживающая себя в обузданности языка:

Это – древо жизни, взращенное в почве доброго сердца.

Это – послушание нашей веры, Вере Божие.

Это – мудрость, крепость, твёрдость, и сила духа.

Это – упование на Бога, и на Его слово, сокрытое в сердце.

Это – сети Царства Небесного, в которые мы уловили себя.

Озабоченность – это проявление бесчинства, состоящего в непокорности порядку в Теле Христовом, которое относит человека, к категории беззаконных людей, которые противятся истине, благовествуемого слова, и пытаются облечь бесчинство плоти, в одеяния внешнего благочестия.

В то время как кротость сердца, обнаруживающая себя в кротких устах – это определение плода духа, свидетельствующего о наличии, взращенного в духе человека – дерева жизни.

\*Кроткий язык – древо жизни, но необузданный – сокрушение духа (Прит.15:4).

Составляющая плода духа, в свойстве кротости, которой человек обуздывает свои уста истиной, сокрытой в своём сердце – это свидетельство, что он облечён в мантию ученика Христова, что даёт ему способность научиться у Христа, противостоять словам, исходящим из собственной плоти, в пользу того, чтобы открывать свои уста, для исповедания истины.

\*Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко (Мф.11:28-30).

И, чтобы испытать себя на наличие кроткого сердца, которое обнаруживает себя в кротких устах, обузданных нашим упованием на Бога, и на Его слово, в ожидании явления спасения своей души, и своего тела – мы обратились к фразе, по которой, следует отличать кротость от необузданности, и благоразумие от глупости:

Это по нашей способности, открывать свои желания пред Богом, в молитве и прошении, с благодарением, при условии, что эти прошения, будут обузданы уздою кротости, которая выражает себя в желаниях Бога, обусловленных волей Бога.

Это формат такой хвалы, в которой мы, повинуясь своей верой, Вере Божией, почитаем себя мёртвыми для греха, живыми же для Бога, называя несуществующую державу нетления в нашем перстном теле, как существующую.

Именно по наличию благодарного сердца, с благодарением открывающего свои желания в молитве, на исполнение воли Божией, следует определять в себе наличие плода кротости.

Потому, что обращать на себя благоволение Бога, мы можем, только в том случае, когда мы представляем свою хвалу, в формате жертвы, что даёт Богу основание – явить и утвердить нам Своё спасение.

\*Кто приносит в жертву хвалу, тот чтит Меня, и кто наблюдает за путем своим, тому явлю Я спасение Божие" (Пс.49:23).

Со стороны Бога явить нам благоволение, в Своём спасении, в ответ на возносимую нами Богу жертву хвалы – становиться для нас, гарантией спасения нашей души, и нашего тела. А посему, нам необходимо было вспомнить:

**1.** Критерии, определяющие в Писании сущность легитимности хвалы, призванной являться признаком братолюбия.

**2.** Назначение, которое призвана выполнять, подобающая хвала, в показании силы братолюбия.

**3.** Условия, возводящие нашу хвалу в статус легитимности, по которым следует судить, показание в своей вере братолюбия.

Мы уже рассмотрели, первые три вопроса. И, остановились на рассматривании вопроса четвёртого.

**Вопрос четвёртый:** По каким признакам следует судить, что хвала, которую мы приносим Богу, присутствует в атмосфере братолюбия, которое переводит нас из смерти в жизнь?

В определённом формате мы уже рассмотрели три признака, по которым следует определять суть подобающей хвалы, призванной присутствовать, в атмосфере братолюбия. И, остановились на рассматривании четвёртого признака.

**1. Признак,** по которому следует определять суть подобающей хвалы – призван испытываться по нашей способности, обращаться к Вседержителю, на предмет устроения самого себя в дом духовный, и в священство святое.

**2. Признак,** по которому следует определять суть подобающей хвалы – призван испытываться по сближению с Богом, через принятие Его закона, в устах Его посланников.

**3. Признак,** по которому следует определять суть подобающей хвалы – призван испытываться по излиянию на нас Святого Духа, в результате такого излияния, мы не будем называть сад – лесом, и суд водворится в пустыне нашего освящения, и правосудие будет пребывать на нашем плодоносном поле.

**4. Признак,** по которому следует определять суть подобающей хвалы, исходящей из нашего сердца, в атмосфере братолюбия, призван испытываться по нашей хвале, которая будет находиться в пределах сакрального слова «Аллилуйя», которое определяет собою, чем по своей сути является подобающая хвала Богу.

\*Аллилуйя. Блажен муж, боящийся Господа и крепко любящий заповеди Его. Сильно будет на земле семя его; род правых благословится. Обилие и богатство в доме его,

И правда его пребывает вовек. Во тьме восходит свет правым; благ он и милосерд и праведен. Добрый человек милует и взаймы дает; он даст твердость словам своим на суде.

Он вовек не поколеблется; в вечной памяти будет праведник. Не убоится худой молвы: сердце его твердо, уповая на Господа. Утверждено сердце его: он не убоится, когда посмотрит на врагов своих. Он расточил, роздал нищим; правда его пребывает во веки; рог его вознесется во славе.

Нечестивый увидит это и будет досадовать, заскрежещет зубами своими и истает. Желание нечестивых погибнет (Пс.111:1-10).

Слово «Аллилуйя» — это формула восхваления и благодарения Яхве, в Богослужебной практике Израильтян, которая, как и слово «Аминь», перешла во все другие языки без перевода.

Именно по присутствию этой формулы, либо в начале, либо в конце определённых мест Писания, следует определять суть подобающей хвалы, изложенной в данных местах Писания.

И, в данном случае, словом «Аллилуйя», которое стоит в начале имеющегося места Писания, в котором определяются десять составляющих, определяющих собою, суть подобающей хвалы Богу, исходящей из нашего правого сердца, в атмосфере братолюбия, переводящего нас из смерти в жизнь.

При этом рассматривать в своей хвале наличие страха Господня, вызывающего крепкую любовь к заповедям Господним, мы стали с нашей причастности, к жене, боящейся Бога, под которой разумеется собрание святых, в которой установлен порядок Царства Небесного, бросающий вызов, собраниям с демократической структурой.

\*Миловидность обманчива и красота суетна; но жена, боящаяся Господа, достойна хвалы. Дайте ей от плода рук ее, и да прославят ее у ворот дела ее! (Прит.31:30-31).

Из данной притчи следует, что жена, боящаяся Бога – это такая церковь, которая в учении о благодати проповедует истину, благодаря которой святые, затрачивая все свои старания:

Могут облечься в мантию страха Господня, исходя из которого, они будут вознаграждены Богом от плода своих рук, и дела их прославят их у ворот дома их!

А посему, чтобы подобно добродетельной жене, исполниться страхом Господним, мы стали исследовать, как свойствами Писание определяет добродетель жены, в страхе Господнем.

И, для того, чтобы утвердиться в том: что наша хвала, выражающая себя, в исполнении страхом Господним, действительно является наследием нашей веры и одновременно, жизненной необходимостью, нам необходимо было ответить на четыре классических вопроса:

**Во-первых** – определить: откуда проистекает источник страха Господня? Или же: Какова сущность страха Господня?

**Во-вторых** – определить: Какое назначение Писание вкладывает в способность, быть исполненным страхом Господним?

**В-третьих** – обусловить: Какую цену необходимо заплатить, чтобы исполниться страхом Господним?

**В-четвёртых** – По каким результатам следует судить, что мы действительно исполнены страхом Господним?

Так три вопроса, уже были предметом нашего исследования, сразу обратимся к рассматриванию вопроса четвёртого:

И, прежде чем мы начнём рассуждать о тех результатах, которые будут происходить с теми святыми, хвала которых, будет исполнена страхом Господним, вспомним один непреложный вселенский закон, что любой открытый сосуд или ёмкость, как, в измерении земном, так и в измерении духовном, немедленно заполняется содержимым той среды, в которой он находится.

Страх Господень, как среда – это прежде всего, защищённое программное устройство Бога, находящееся в Боге и несущее в себе информационный, наследственный генофонд Бога.

Среда сама по себе, не может быть абстрактной, безликой или самопроизвольной. Так, как любая среда, обуславливается и контролируется какой-либо личностью.

А следовательно, за любой средой, стоит какая-то личность, обуславливающая эту среду, в соответствии своей природы.

Исходя из такой парадигмы, любая среда, как, в измерении земном, так и в измерении духовном – это прежде всего информация, состоящая из определённых программ, направленных и обладающих способностью, внедряться в другие программные устройства и изменять их наследственный генофонд.

Человек, созданный Богом по Его образу и по Его подобию – это прежде всего, живое информационное программное устройство, которое обладает личностной суверенной сущностью.

А, следовательно, обладает суверенными правами, дающими способность, принимать независимые решения, в отношении выбора информационной среды.

И, как любой предмет или любое устройство, которое создаёт человек, преследует определённую цель, несущую для человека какую-либо выгоду или какой-либо прогресс, призванный восполнять и удовлетворять возникающие запросы человека.

Так и человек был создан Богом с определённой целью, и прежде всего, чтобы общаться с Богом на Его уровне, чтобы представлять Его вечные и совершенные целеустремления, разделять с Ним одну судьбу, и участвовать с Ним в творчестве Его правды.

А посему, человек, как личностная программная и суверенная сущность, создан был Богом так, что он, не может развиваться и оставаться нейтральным и независимым, от имеющихся двух предназначений, заложенных в него при сотворении.

И содержатся эти два предназначения для нас в выборе, либо древа жизни, либо дерева смерти, каждое из которых является семенем, несущим в себе свою информационную программу.

В силу своей суверенности человек, как живое программное устройство, призван Богом выбирать и открывать себя, либо для информационной программы, содержащейся в семени жизни, исходящего от Бога, либо для информационной программы в семени смерти, исходящего из недр павшего херувима.

Это две противоборствующие друг другу программы, содержат в себе, два различные генофонда, и два различных вечных предназначения.

Всё человечество живёт в среде бесславия, за которой стоит павший херувим, перехвативший через родоначальника Адама, как всё человечество, так и всю их власть над землёй, посредством своей информационной программы, принятой человеком в свою сущность, которая по своей сути, является живым программным устройством.

И эта среда бесславия, наполнена и подвержена всевозможным формам и фобиям страха, присущим павшим ангелам.

От которых человек попал в зависимость, от которых он исходит, и которыми он руководствуется, при принятии решений.

А посему, причина многих косностей, заблуждений и невежества в народе Божием, кроется именно, в отсутствии задействия ими информационной программы, заложенной в страхе Господнем.

Однако, как только человек открывает себя для программы, содержащейся в семени страха Господня, его естество заполняется жизнью и энергией Бога, Который создал его для нетления.

В силу этого, как судьба Бога, заключённая в сокровище семени страха Господня, так и наследие павшего херувима, заключённое в мучительные и позорные страхи, является выбором самого человека.

А посему, как говорит Писание: \*Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы (1.Кор.15:33).

То что делает нас открытыми, для худых сообществ и развращает нас, так, это наше к ним снисходительное и лояльное отношение.

\*Вот закон: если человек умрет в шатре, то всякий, кто придет в шатер, и все, что в шатре, нечисто будет семь дней; всякий открытый сосуд, который не обвязан и не покрыт, нечист (Чис.19:14-15).

\*Смотри, не вступай в союз с жителями той земли, в которую ты войдешь, дабы они не сделались сетью среди вас (Исх.34:12).

\*И пришел Ангел Господень из Галгала в Бохим и сказал: Я вывел вас из Египта и ввел вас в землю, о которой клялся отцам вашим - дать вам, и сказал Я: "не нарушу завета Моего с вами вовек; и вы не вступайте в союз с жителями земли сей;

Жертвенники их разрушьте". Но вы не послушали гласа Моего. Что вы это сделали? И потому говорю Я: не изгоню их от вас, и будут они вам петлею, и боги их будут для вас сетью (Суд.2:1-3).

При отсутствии открытия своего сердца, для взращивания семени Страха Господня, сердце и разум человека, немедленно заполняется и открывается для заполнения его страхом павшего херувима.

Таким образом, если мы ставим наш разум в зависимость от авторитета людей, не имеющих на своих челах печати Божией – мы будем воспринимать образ их мышления, и угождать их косности, их невежеству и их религиозным амбициям.

Если мы поставим наш разум в зависимость от преданий религиозных сообществ, за которыми стояли люди, называющие себя отцами церкви – то этим преданием, мы будем устранять заповедь Божию.

Если мы поставим свой разум, от логического мышления, и от приобретённого нами жизненного опыта – мы также далеки будем от разума Господня, обусловленного страхом Господним.

Таким образом, для какого рода страха будет открыт наш разум, от такого рода страха, мы и будем поставлены в зависимость, который сделается нашим божеством и нашим поклонением.

И, если страх павшего херувима, является жатвой и возмездием за нарушение заповедей Господних, то страх Господень – является жатвой нетленного сокровища, на которое человек получает право, через исполнение заповедей Господних.

А посему, на каком уровне, и в каких границах, мы будем исполняться страхом Господним, равно на таком уровне, и в таких границах мы и сможем отделять: святое от не святого, и равно на таком же уровне, мы сможем общаться с Богом и разделять с Ним Его власть.

Существует достаточное число признаков, по которым мы можем определять результат: на каком уровне, и в каких границах, мы исполняемся страхом Господним, при возношении своей хвалы Богу, по которой следует судить о показании в своей вере братолюбия.

**Во-первых –** результаттого, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражаться, в посвящении Богу того сокровища, в котором находится наше сердце:

\*Ангел сказал: не поднимай руки твоей на отрока и не делай над ним ничего, ибо теперь Я знаю, что боишься ты Бога и не пожалел сына твоего, единственного твоего, для Меня (Быт.22:12).

Для большинства людей, сокровищем является золото и серебро, в эквиваленте денег. Иногда сокровищем могут являться родные и близкие нам люди. Иногда слава человеческая или какие-нибудь увлечения. А иногда, наша собственная жизнь.

Однако суть всякого сокровища заключается в том, что в него помещается наше сердце. Ну, а то место, куда помещается наше сердце, становится состоянием нашей сердца; нашим божеством и нашим поклонением. Вот почему Иисус сказал:

\*Продавайте имения ваши и давайте милостыню. Приготовляйте себе влагалища не ветшающие, сокровище неоскудевающее на небесах, куда вор не приближается и где моль не съедает, ибо где сокровище ваше, там и сердце ваше будет (Лк.12:33-34).

\*Берегитесь, чтобы не обольстилось сердце ваше, и вы не уклонились и не стали служить иным богам и не поклонились им (Вт.11:16).

\*Кто любит отца или мать более, нежели Меня, не достоин Меня; и кто любит сына или дочь более, нежели Меня, не достоин Меня; и кто не берет креста своего и следует за Мною, тот не достоин Меня (Мф.10:37-38).

**Во-вторых –** результаттого, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражать себя, в благоговении пред лицем Бога:

\*Хотя грешник сто раз делает зло и коснеет в нем, но я знаю, что благо будет боящимся Бога, которые благоговеют пред лицем Его (Еккл.8:12).

В будущем, обладателям страха Господня обещана награда. Но, в настоящем, ярким свидетельством того, что мы исполнены страхом Господним, - является благоговение пред Богом и Его словом.

Именно, такая категория святых, призвана являться домом Божиим и субботой, несущей покой сердцу Бога . . .

\*Так говорит Господь: небо – престол Мой, а земля – подножие ног Моих; где же построите вы дом для Меня, и где место покоя Моего? А вот на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим (Ис.66:1-2).

**В-третьих –** результаттого, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражать себя, в нашей известности: на земле, в небесах и, в преисподней:

\*Некоторые из скитающихся Иудейских заклинателей стали употреблять над имеющими злых духов имя Господа Иисуса, говоря: заклинаем вас Иисусом, Которого Павел проповедует.

Это делали какие-то семь сынов Иудейского первосвященника Скевы. Но злой дух сказал в ответ: Иисуса знаю, и Павел мне известен, а вы кто? И бросился на них человек, в котором был злой дух, и, одолев их, взял над ними такую силу,

Что они, нагие и избитые, выбежали из того дома. Это сделалось известно всем живущим в Ефесе Иудеям и Еллинам, и напал страх на всех их, и величаемо было имя Господа Иисуса (Деян.19:13-17).

Известность, не побуждающая возвеличивать имя Иисуса, а возвеличивающая наше имя – это порочная известность, которая свидетельствует об отсутствии страха Господня.

\*Дабы ныне соделалась известною через Церковь начальствам и властям на небесах многоразличная премудрость Божия (Еф.3:10).

**В-четвёртых –** результаттого, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражаться, в нашей готовности, оберегаться закваски фарисейской и саддукейской:

\*Иисус сказал им: смотрите, берегитесь закваски фарисейской и саддукейской (Мф.16:6).

Закваска фарисейская и саддукейская – это как вирус и как яд, который употребляется в очень малых дозах. Поэтому заметить её без наличия страха Господня, практически невозможно.

Ученики Господа называли такую закваску «заблуждением беззаконников», так как она уводила людей от утверждения в вере…

\*Итак вы, возлюбленные, будучи предварены о сем, берегитесь, чтобы вам не увлечься заблуждением беззаконников и не отпасть от своего утверждения (2.Пет.3:17).

Фарисейская закваска выражает себя – в религиозном аскетизме; в то время как саддукейская – в религиозной вакханалии, и в религиозной вседозволенности, повергающих людей в разврат и пагубу.

А посему, категория святых, исполненных страхом Господним – всегда будет находиться между молотом религиозного аскетизма, и наковальней религиозной вакханалии.

**В-пятых –** результаттого, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражать себя, в нашей готовности, оберегаться лжепророков, облечённых в овечьи одежды:

\*Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, а внутри суть волки хищные (Мф.7:15).

Согласно данному определению, лжепророки – это волки, одетые в овечьи одежды. И, исходя из определения Писания, такими лжепророками сегодня являются те люди, которые, во-первых:

1. Сами себя делают пророками.

2. Выдают мечты своего сердца за голос Божий.

3. Воруют слова у других пророков и выдают их, как свои.

4. Не проявляют послушания законным пророкам.

5. Уловляют души в свои сети из корысти.

6. Производят разделения, вопреки учению Иисуса Христа.

\*Умоляю вас, братия, остерегайтесь производящих разделения и соблазны, вопреки учению, которому вы научились, и уклоняйтесь от них (Рим.16:17).

\*Берегитесь псов, берегитесь злых делателей, берегитесь обрезания (Флп.3:2).

**В-шестых –** результат, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражать себя, в готовности оберегаться, чтобы наша свобода во Христе, не послужила поводом к угождению плоти:

\*К свободе призваны вы, братия, только бы свобода ваша не была поводом к угождению плоти, но любовью служите друг другу. Ибо весь закон в одном слове заключается:

Люби ближнего твоего, как самого себя. Если же друг друга угрызаете и съедаете, берегитесь, чтобы вы не были истреблены друг другом (Гал.5:13-15).

Оберегаться в отношениях с ближними означает – контролировать себя в том, чтобы не использовать эти отношения или же, своё положение, для контроля и обвинения своего ближнего, и не ставить его, в неудобное для него положение . . .

\*Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать (1.Пет.5:5).

В данном случае подчиняться друг другу означает, во-первых – не нарушать суверенных прав друг друга; и, во-вторых – прощать друг друга, если кто, на кого имеет жалобу . . .

\*Берегитесь однако же, чтобы эта свобода ваша не послужила соблазном для немощных (1.Кор.8:9).

**В-седьмых –** результат, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражать себя, в бодрствовании и хранении своих одежд, чтобы не оказаться нагим:

\*Се, иду как тать: блажен бодрствующий и хранящий одежду свою, чтобы не ходить ему нагим и чтобы не увидели срамоты его (Отк.16:15).

Когда в Писании речь заходит о бодрствовании, то это всегда связано – с бодрствованием в молитвах. Бодрствование в молитвах – это как раз и есть исполнение страхом Господним, в границах истины, сокрытой в нашем сердце.

В силу этого, в какой мере мы будем бодрствовать в молитвах, в такой же мере, мы будем и исполнены страхом Господним.

В данном месте Писания, отсутствие страха Господня, является наготой, выражающей такой срам, который связан с отсутствием одеяний праведности Божией, выраженной в Его славе.

Такой человек, если и будет говорить о поиске Бога, то только для красного словца и не более.

Потому, что, в силу своей наготы, которая обнаруживается при посещении Бога, он подобно Адаму в Эдемском саду, не будет искать встречи с Богом, а будет уклоняться от этой встречи . . .

\*Они говорят, что знают Бога, а делами отрекаются, будучи гнусны и непокорны и не способны ни к какому доброму делу (Тит.1:16).

**В-восьмых –** результат, что мы исполнены Страхом Господним, будет выражаться, в хранении и благоугодном задействии благодати Божией по присущему ей предназначению:

\*Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом (Ев.12:28).

Благодать нам дана Богом, чтобы наше служение Богу могло быть благоугодным. И такая благоугодность в служении Богу выражает себя в благоговении и страхе Господнем.

А посему, принять в своё сердце Царство непоколебимое, означает – исполниться благодатью Бога или же, страхом Господним, дающим знание и способность служить благоугодно Богу.

Кстати, все эти три определения, выраженные в принятии Царства непоколебимого или благодати Божией или же, страха Господня, являются взаимозаменяемыми.

Страх Господень – это демонстрация благодати Божией и порядка Царства непоколебимого, где всё вращается, не вокруг плоти, а вокруг, Духа . . .

Сползание в плоть – это попытка, - благословения предназначенные для духа, задействовать для благословения плоти.

Нам следует хорошо уяснить, что если, плоть и кровь не могут наследовать Царствия Божия, и тление не может наследовать нетление 1.Кор.15:50, то задействовать благодать для служения плоти означает – обретя царство нетления, в семени Царства Небесного, так и не взрастив его в древо жизни - вновь возвратиться в царство тления, в котором мы ранее пребывали.