***03.26.24 Вторник 7:00 рм***

*Пусть, как вода, течет суд, и правда – как сильный поток! (Ам.5:24).*

***Реки воды живой***

Этот суд должен вытекать из-под порога нашего храма, то есть это наше исповедание, наполненное силою Святого Духа, защищающие интересы Божьей святости.

**Условие** для облечение в правосудие, – это право и способность судить об уме Господнем:

*Ибо кто познал ум Господень, чтобы мог судить его? А мы имеем ум Христов (1.Кор.2:16).*

Из данного места Писания мы видим, чтобы обладать способностью судить об уме Господнем:

**1.** Необходимо иметь ум Христов, чтобы затем уже, силою ума Христова, познавать ум своего Небесного Отца.

**2.** Чтобы иметь ум Христов, Его необходимо принять на условиях, предписанных Богом в Писании.

**3.** Чтобы принять и воспользоваться возможностями ума Христова, Его необходимо отличать от возможностей своего ума.

**4.** Необходимо знать, каким образом посредством ума Христова проникать в ум своего Небесного Отца.

Ум Христов мы призваны принимать в своё сердце в лице Слова Божия и Духа Святого.

В силу же того, что Ум Христов не может находится вне Христа, Которого в духе человека представляют Слово Божие и Святой Дух, то для соработы в своём духе с этими двумя владычественными инстанциями Бога,

необходимо одновременно с одной стороны получить право и способность пребывать во Христе, а с другой усвоить каким образом и на каких условиях дать возможность Христу пребывать в нас.

Учитывая, что такое покрытое непроницаемой тайной слияние Бога с человеком призвано протекать исключительно на требованиях, установленных Богом в Писании, по предписанию, которых следует, что когда мы помещаем себя во Христа, то Он представляет нас, а когда Христос поселяется в нас, то уже не Он, а мы представляем Его интересы.

**Через** пребывание во Христе – мы будем освобождены, от власти и влияния закона греха и смерти:

*Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти (Рим.8:1,2).*

Из данного места и Духа всего Писания следует, что власть и действие суверенного закона духа жизни протекает исключительно в Теле Иисуса Христа, которое определяет пределы Царства Небесного, на небе и на земле.

Царство Небесное ограниченно пределами Христа, как в видимом, так и в невидимом мире

Именно по результатам свободы и независимости от власти закона греха и смерти в своём теле, мы сможем судить, что мы действительно находимся во Христе, а также что мы действительно имеем способность проникать в Ум Своего Небесного Отца.

В связи с этим мы обратимся к признакам свободы от закона греха и смерти, которые одновременно являются и признаками нашей способности проникать в Ум Своего Небесного Отца.

В целях изучения или же повторения данного признака вспомним четыре вопроса:

**1.** Кто является Творцом и Законодателем закона жизни и смерти и как возникли законы жизни и смерти?

**2.** Какими природными характеристиками наделяются эти законы и каким образом они отличаются друг от друга?

**3.** В силу каких причин и на каких условиях один закон может упразднять силу другого закона?

4. По каким признакам мы можем судить что мы действительно освобождены от закона греха и смерти?

**1. Создатель закона жизни и закона смерти.**

За каждым конкретным сводом законов стоит либо конкретный законодатель, либо законодательное собрание людей, которые выработали эти законы.

По характеру и величию законов, принято судить, о характере и величии, как Законодателя, так и народа, имеющего и живущего, в согласии этого законодательства.

Владычество Бога и Его неограниченная власть распростирается как над сферами света, так и над сферами зла. В силу чего

Во главе закона духа жизни, во Христе Иисусе, охраняемого законом смерти, выраженного в смерти Иисуса – стоит Бог! А также и во главе закона греха и смерти стоит Бог, а не диавол.

*Я есмь Первый и Последний, и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти (Отк.1:17-18).*

Противник Бога, сатана, не представлен сам себе и даже будучи навечно устранённым от жизни Божией, остаётся подвластным и подотчётным власти и силе Бога.

Природное свойство Бога, заключённое в мёртвости закланного Агнца, возможностями Которого Бог обладает ключами ада и смерти, извечно пребывало и существовало в Боге до сотворения видимого и невидимого.

Будучи вездесущим или одновременно пребывающим в прошедшем, настоящем и будущем Бог в возможностях Своего имени Яхве, выраженном в Закланном Агнце еще до возникновения греха, контролировал державу смерти.

И именно посредством этой характеристики, сокрытой в природе Закланного Агнца, Бог лишил силы имеющего державу смерти, то есть диавола, и избавил нас, которые от страха смерти через всю жизнь были подвержены рабству греха

Сегодня мы вспомним место и причину зарождения самого греха, породившего смерть, выраженную в вечном разделении с Богом, а также место и причину возникновения праведности рождающую жизнь, выраженную в единение с Богом.

Грех — это не просто какой-то проступок, бунт или некая форма неповиновения заповедям Бога, потому что все эти определения являются только следствием и результатом уже имеющегося в наличии греха.

Так как только грех мог произвести такое пагубное и разрушительное следствие в отношениях человека с Богом

Грех — это природное состояние, которое мы унаследовали по факту своего рождения. Грех — это информационная программа неотвратимого и злого рока, носителями и представителями которого мы являлись

Худые или злые плоды не могут быть произведены добрым деревом, ибо «Каково дерево таков и плод»

*Так всякое дерево доброе приносит и плоды добрые, а худое дерево приносит и плоды худые. Не может дерево доброе приносить плоды худые, ни дерево худое приносить плоды добрые. (Мф. 7:17-18)*

Именно, поэтому все что будет производить неправедный человек в сфере своей религиозной деятельности, будет именоваться неправдой. Будет ли он раздавать милостыню, будет ли он проповедовать, молиться, петь все это будет неправдой и все что будет делать нечестивый, пытаясь угодить, Богу добрыми делами, будет именоваться нечестием.

*Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).*

Ведь на самом деле мы, не становимся грешниками – потому, что согрешаем, но мы согрешаем потому, что мы родились грешниками. Поэтому грех определяется и относится не к поступку и действию, а к роду и развитой сущности в лице князя тьмы, стоящего во главе этого злого и развращенного рода.

В силу этого как Ум Христов, являющий жизнь и правду Бога не может существовать вне Личности Иисуса Христа, так и грех как вечная и неистребимая действительность и природное состояние злой личности, не может существовать вне этой личности, и не может передаваться вне личности, и не может сниматься с нее, и бросаться просто в никуда.

Грех – в лице князя тьмы, не может являться и, никогда не являлся, ни Божьим родом, ни даже побочным продуктом Его творчества.   Грех – возник, по независимому от Бога, решению, грех возник по желанию одного из сотворённых Им архангелов.

В силу этого как к решению послушания, так и, к решению непослушания, Бог никоим образом непричастен.

*Бог не искушается злом и Сам не искушает никого, но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственною похотью; похоть же, зачав, рождает грех, а сделанный грех рождает смерть (Иак.1:13-15).*

Местом возникновения греха в теле человеке – является разумное и волевое решение, задействовать имеющееся у нас средства и помазание Бога, для исполнения своих желаний.

Местом возникновения праведности – является разумное и волевое решение, задействовать имеющееся у нас средства и помазание Бога, для исполнения желаний Бога.

**2. Отличие закона жизни от закона смерти.**

Как закон духа жизни, так и закон греха и смерти действует в человеке и задействуется человеком для упражнения власти одного закона другим, только в той мере и только в том объёме, в котором мы будем сотрудничать с определённым законом.

А разумно сотрудничать с одним или другим законом мы можем только в той мере и в том объеме, в котором мы будем способны отличать их друг от друга.

Трудность в отличии этих законов состоит в том, что источник силы, как закона духа жизни, так и закона греха и смерти исходит из различных законодательства Бога.

Так законодательство Бога, дающее силу закону греха и смерти, исходит ни от диавола, а из закона Моисея:

*Жало же смерти – грех; а сила греха – закон (1.Кор.15:56).*

В то время как законодательство Бога, дающее силу закону духа жизни, исходит из закона благодати, во Христе Иисусе:

Разные законодательства, но Божии!

*Но кто вникнет в закон совершенный, закон свободы, и пребудет в нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии (Иак.1:25).*

Учитывая, потрясающее невежество как в отличии этих законов друг от друга, так и порядок упразднения одного закона другим, обольстительным силам тьмы с легкостью удаётся иногда частично, а иногда и в целом изменить в умах людей названия этих законов оставляя не тронутой их суть.

Именно таким образом сатана, используя невежество людей, выраженное в их жестоковыйности и жестокосердие – выдаёт истину за ложь и ложь за истину. Закон благодати представляет в виде закона Моисея, а закон Моисея за закон благодати, и такую подделку Писание называет наступления тяжких времён.

*Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы,*

*Недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся (2.Тим.3:1-5).*

Это портрет людей, которые сегодня заполонили церковь, люди с жестокой выей и с жестоким сердцем, которые полагают что они под благодатью, но кроме вида благочестия у них нет ничего, и в силу своей жестоковыйности они полагают, что они свободны от закона Моисеева и находятся под законом благодати.

*А мы знаем, что закон добр, если кто законно употребляет его, зная, что закон положен не для праведника, но для беззаконных и непокоривых, нечестивых и грешников,*

*Развратных и оскверненных, для оскорбителей отца и матери, для человекоубийц, для блудников, мужеложников, человекохищников, клеветников, скотоложников, лжецов, клятвопреступников, и для всего, что противно здравому учению (1.Тим.1:8-10).*

**1.** Отличие закона греха и смерти, от закона духа жизни содержится, в отличии двух различных законодательств.

**2.** Отличие закона греха и смерти, от закона духа жизни содержится, в отличии, двух различных заветов.

**3.** Отличие закона греха и смерти, от закона духа жизни содержится, в отличии одного вида благочестия от другого вида благочестия.

Истинное благочестие — это определение такой праведности, которую невозможно обрести, облекаясь в своё противление или в собственное мнение и прикрываясь одновременно внешним благочестием.

*Если кто из вас думает, что он благочестив, и не обуздывает своего языка, но обольщает свое сердце, у того пустое благочестие (Иак.1:26).*

Облекать своё сребролюбие, клевету, злоречие и предательство, в ревность по Богу – преступление.

Благочестивым людям, чтобы не потерять своих отношений с Богом и не заразиться лже-благочестием, Писание повелевает удалять от таких людей и сообществ.

*Пустые споры между людьми поврежденного ума, чуждыми истины, которые думают, будто благочестие служит для прибытка. Удаляйся от таких (1.Тим.6:5).*

Повеление этого законодательства относится к совершенному закону свободы, именующемуся законом духа жизни и удаляться от таких людей, означает не общаться с ними

*Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы (1.Кор.15:33).*

Разрыв отношений с худыми сообществами – определяется поступком святости. Нежелание разрывать отношения с подобными людьми — это позорное нечестие, которое проявляется из-за жестокосердия человека, которое завуалировано в несуществующую любовь.

Закон Моисея — это закон дел, на которые человек опираясь в своих отношениях с Богом никогда не сможет оправдаться.

*А что законом никто не оправдывается пред Богом, это ясно, потому что праведный верою жив будет (Гал.3:11).*

Праведность, полученная от закона дел, не имеет никакого значения пред Богом потому, что праведный верою жив будет

*Ибо закон производит гнев, потому что, где нет закона, нет и преступления (Рим.4:15).*

Таким образом закон Моисея в зависимости от нашего местонахождения может производит либо гнев, либо милость. Если мы находимся во Христе, он производит милость. Он добр к нам если мы во Христе.

Но если мы вне Христа, то он производит гнев.

Если мы исполняем условия благодати, благодаря которых мы помещаем себя во Христа, в Котором действует закон духа жизни, то именно на территории закона духа жизни мы освобождены от закона греха и смерти

**4.** Отличие закона греха и смерти, от закона духа жизни содержится в посредниках через которых мы заключаем завет с Богом.

*Ибо закон дан чрез Моисея; благодать же и истина произошли чрез Иисуса Христа (Ин.1:17).*

**Первый завет**, в лице Моисея, заключался с грешниками, с одной целью, чтобы обнаружить их грех.

*Что же скажем? Неужели от закона грех? Никак. (То есть, закон не рождает грех, он просто обнаруживает его и даёт ему силу) Но я не иначе узнал грех, как посредством закона. Ибо я не понимал бы и пожелания, если бы закон не говорил: не пожелай. Но грех, взяв повод от заповеди, произвел во мне всякое пожелание:*

*Ибо без закона грех мертв. Я жил некогда без закона; но когда пришла заповедь, то грех ожил, а я умер; и таким образом заповедь, данная для жизни, послужила мне к смерти, потому что грех, взяв повод от заповеди, обольстил меня и умертвил ею.*

*Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра. Итак, неужели доброе сделалось мне смертоносным?*

*Никак; но грех, оказывающийся грехом потому, что посредством доброго причиняет мне смерть, так что грех становится крайне грешен посредством заповеди. Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху (Рим.7:7-14).*

**Второй завет**, в Лице Иисуса Христа и, в Нём, заключается с праведными людьми и направлен к праведным людям, чтобы обнаружить воскресение жизни.

При всём этом праведность этих людей определяется и является пред Богом, не в их внешнем виде благочестия, а в их внутреннем состоянии, которое обуславливается Христом, принятым в их сердца.

**5.** Отличие закона греха и смерти, от закона духа жизни содержится в отличительных желаниях, происходящих в нашем теле, в котором и размещаются эти два закона.

Находясь в теле человека эти два закона, не могут мирно сосуществовать и постоянно находятся во вражде друг с другом.

Относительно затишье или успокоение наступает лишь тогда, когда мы отдаем предпочтение или преимущество одному из законов, благодаря чего один закон упраздняет власть другого закона.

Вот почему часто люди находясь в явном обольщении и в противоречии с истиной, тем ни менее испытывают относительное облегчение, радость, эмоциональную любовь, что даёт им полагать, что они сделали правильный выбор. Но они законом греха и смерти упразднили закон духа жизни, и совесть перестаёт их судить, и они успокаиваются.

**3. Порядок упразднения одного закона, другим законом.**

В среде святых существует распространённое мнение, что посредством поста и молитвы можно приходить к реализации любых обетований и двигать любые горы, возникающие на пути к следованию этих обетований

Но на самом деле это непростительная и обольстительная ложь, которая всегда подогревается обольстительными силами тьмы в каких-то туманных провещеваниях и обещаниях.

Молитва и пост действительно необходимы и хороши, но только тогда, когда у нас есть четкое знание: каким образом власть и сила одного закона, упраздняется другим законом.

*Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными (Ин.8:31,32).*

Свободными нас делает познание истины, а молитва и пост как орудие при познание этой истины, задействуя эту истину, освобождают человека.

Поэтому из этого места Писания следует, что орудием, которым закон духа жизни, упраздняет закон греха и смерти – является формат ученичества, за который необходимо платить цену, выраженную в пребывании преподаваемого учения.

Не обладая достоинством ученика и не платя ежедневной цены за своё ученичество, но в тоже самое время упражняясь в посте и молитве, закон греха и смерти в нашем естестве напротив обретает силу и власть для упразднения закона духа жизни и тогда человеку становится легко

Именно поэтому при господстве собственного мнения мнению власти, поставленной над нами Богом, сатана не только не препятствует молитве, но напротив посредством религиозных бесов обольщения вдохновляет и подогревает молитвы своим сверхъестественным присутствием

И такое сверхъестественное присутствие без познания истины, даруемой нам через послушание учителю, которого поставил над нами Бог, воспринимается такими человеками за проявления Святого Духа

Невозможно разуметь отвергать худое и избирать доброе если не питаться чистым словесным молоком и медом, даруемым нам Богом через поставленную Им над нами власть

Посему если нам известно, как возник закон духа жизни и закон греха и смерти, и Кто стоит во главе этих законов, но в тоже самое время не известно, как их следует отличать друг от друга и каким образом один закон может упразднить силу и власть другого, то высочайшая привилегия пребывать во Христе может нами проговариваться только как лозунг

В силу чего нам всегда надо помнить как не существует закона, который автоматически позволял бы человеку в одностороннем порядке без соработы с Богом в лице Его делегированной власти помещать себя во Христа Иисуса так не существует и закона который бы автоматически позволял человеку в одностороннем порядке без соработы с установленной над нами Богом власти ставить себя в зависимость от закона духа жизни

А следовательно, не существует и закона, который автоматически позволял человеку в этом же одностороннем порядке без добровольного и желанного послушания установленной над ним Богом власти освобождаться от закона греха и смерти

Закон Божий связывает нас, с делегированной властью Бога, когда между этой властью и нами существуют обязательства завета.

Учитель, с которым мы не связанны обязательствами священного завета, незаконный учитель. Доказательства обязательств между учителем и учеником и между учеником и учеником, явственно проступает в органическом построении живого тела, от головы которого все тело соединяется и скрепляется взаимно скрепляющими связями.

Мы говорим о том, что каждый член Церкви должен быть подотчетен церкви в лице пастыря и между ними должно существовать священное обязательство. Никто не может делать то, что он хочет. И если человек делает то, что он хочет — это преступление!

*Никто да не обольщает вас самовольным смиренномудрием и служением Ангелов, вторгаясь в то, чего не видел, безрассудно надмеваясь плотским своим умом и не держась главы, от которой все тело, составами и связями будучи соединяемо и скрепляемо, растет возрастом Божиим (Кол.2:18,19).*

Эту же мысль в отношении человека с конкретной поместной церковью, выраженной в обязательствах священного завета, Ап. Павел приводит в отношениях жены и мужа связанных друг с другом обязательствами завета, установленным законом.

*Разве вы не знаете, братия ибо говорю знающим закон, что закон имеет власть над человеком, пока он жив? Замужняя женщина привязана законом к живому мужу; а если умрет муж, она освобождается от закона замужества (Рим.7:1-2).*

Подводя итог вышесказанному, условия на которых мы попадаем в зависимость от одного или другого закона и таким образом получаем возможность один закон упразднять другим определяется двумя причинами:

Во-первых, фактором добровольной зависимости, скреплённой узами священного завета, с определенным родом учителя, стоящего во главе определённой поместной Церкви и

Во-вторых, фактором добровольного послушания этому учителю, что является ценою нашего ученичества, то есть пребывать в этом учении

Потому что только посредством послушания и пребывания в учении один закон упраздняется другим законом. Всё будет зависеть от того, какой род и какую форму закона представляет учитель, в учении которого мы согласились пребывать

**4.** **Признаки независимости от закона греха и смерти.**

Признаки независимости от закона греха и смерти — это признаки нашего пребывания во Христе Иисусе, а также признаки того, что мы можем судить об Уме Небесного Отца или же проникать в Ум нашего Небесного Отца

И такие признаки многозначны, многогранны, и многофункциональны, так как охватывают все сферы бытия святого человека, в силу чего проявляются в различных составляющих

**Первый признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в способности почитать себя во Христе Иисусе мертвым для греха, а живым для Бога

*Ибо если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены и подобием воскресения,*

*зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху;*

*ибо умерший освободился от греха.*

*Если же мы умерли со Христом, то веруем, что и жить будем с Ним,*

*зная, что Христос, воскреснув из мертвых, уже не умирает: смерть уже не имеет над Ним власти.*

*Ибо, что Он умер, то умер однажды для греха; а что живет, то живет для Бога.*

*Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем. (Рим. 6:5-11)*

Здесь говорится почитать, то есть провозглашать несуществующее как существующее, поэтому признак независимости от закона греха и смерти проявляется в том, что у нас есть знание что называть существующим

**Второй признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в способности прощать и просить прощение.

Человек, который не может прощать и не просит прощение, не находится во Христе Иисусе, он только думает, что он там

*но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас. (Еф. 4:32)*

**Третий признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в способности успокаиваться только в Боге

*Только в Боге успокаивается душа моя: от Него спасение мое.*

*(Пс. 61:2)*

Это говорил царь, который мог бы утешаться чем-либо земным, у него было достаточно денег, славы, власти, авторитета, внимания, известности, жен, друзей, почитателей, а его ничего не успокаивает.

А вот другое место писания, где царь Давид, разговаривая со своей душей приказывает ей успокаиваться в Боге.

*Только в Боге успокаивайся, душа моя! ибо на Него надежда моя.*

*(Пс. 61:6)*

*Надменный человек, как бродящее вино, не успокаивается, так что расширяет душу свою как ад, и как смерть он ненасытен, и собирает к себе все народы, и захватывает себе все племена.*

*(Авв 2:5)*

**Четвертый признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в способности идти к свету и не страшится света

*а поступающий по правде идет к свету, дабы явны были дела его, потому что они в Боге соделаны. (Ин. 3:21)*

*Все же обнаруживаемое делается явным от света, ибо все, делающееся явным, свет есть. (Еф. 5:13)*

*Ибо нет ничего тайного, что́ не сделалось бы явным, ни сокровенного, что́ не сделалось бы известным и не обнаружилось бы. (Лук. 8:17)*

**Пятый признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в радости о спасении Божиим

*И молилась Анна и говорила: возрадовалось сердце мое в Господе; вознесся рог мой в Боге моем; широко разверзлись уста мои на врагов моих, ибо я радуюсь о спасении Твоем. (1-Цар. 2:1)*

Посмотрите, как красиво и правильно молилась мать Самуила, она не была из Левитского рода, но она знала, как молится и как радоваться Господом.

Спасение заключалось в плоде её чрева. Человек, который не приносит плода Богу, пойдёт в погибель. Но чтобы приносить плод, нужно радоваться в Боге. Её радость произошла тогда, когда она абсолютно признала над собою власть Илия, первосвященника, который ошибочно посчитал, что она пьяная и оскорбил её

Она получила радость через признание делегированной власти Бога, хотя бы можно было обидеться, но она не сделала этого, а просто в смирении ответила и в результате получила ответ на своё прошение от Бога через Илию и приняв слова мира пошла, радуясь в Господе, это говорило о том, что она была свободной от закона греха и смерти.

*Если ты удержишь ногу твою ради субботы от исполнения прихотей твоих во святый день Мой, и будешь называть субботу отрадою, святым днем Господним, чествуемым, и почтишь ее тем, что не будешь заниматься обычными твоими делами, угождать твоей прихоти и пустословить, —*

*то будешь иметь радость в Господе, и Я возведу тебя на высоты земли и дам вкусить тебе наследие Иакова, отца твоего: уста Господни изрекли это. (Ис. 58:13-14)*

Человек свободный от закона греха и смерти будет почитать субботу, и Бог будет давать ему радость. Он не будет во время субботы исполнять свои желания, и здесь под субботой, имеются в виду Божий покой, там, где успокаивается Бог.

Человек, который чтит церковь, человек, который связан узами священного завета с Церковью успокаивает Бога

**Шестой признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в способности ходить пред Богом

*В Боге восхвалю я слово Его; на Бога уповаю, не боюсь; что сделает мне плоть? (Пс. 55:5)*

*Для меня очень мало значит, как судите обо мне вы или как судят другие люди; я и сам не сужу о себе.*

*Ибо хотя я ничего не знаю за собою, но тем не оправдываюсь; судия же мне Господь. (1-Кор. 4:3-4)*

**Седьмой признак** независимости от закона греха и смерти будет проявляться в способности утверждаться в Боге даже тогда, когда Бог поведёт нас неизвестными путями

*Кто из вас боится Господа, слушается гласа Раба Его? Кто ходит во мраке, без света, да уповает на имя Господа и да утверждается в Боге своем. (Ис. 50:10)*

Легко идти, когда мы знаем путь, но Бог через пророка Исаю говорит:

*и поведу слепых дорогою, которой они не знают, неизвестными путями буду вести их; мрак сделаю светом пред ними, и кривые пути — прямыми: вот что Я сделаю для них и не оставлю их.*

*(Ис. 42:16)*

Именно в неизвестности, мы проявляем доверие Богу!

***Проповедь Апостола Аркадия Хемчан: 06.10.2012 Воскресение***