***Сопровождение к десятинам:* *02.11.24 Воскресение 12:00 рм***

*И всякая десятина на земле из семян земли и из плодов дерева принадлежит Господу: это святыня Господня; (Лев.27:30).*

1. Заповедь десятин – говорит человеку о том, **Кто является подлинным хозяином этих богатств**.

*Господня земля, и что наполняет ее (1.Кор.10:26).*

2. Отдавание десятин – дают человеку возможность, **почитать Бога и признавать над собою Его власть.**

*Чти Господа от имения твоего и от начатков всех прибытков твоих, и наполнятся житницы твои до избытка, и точила твои будут переливаться новым вином (Прит.3:9-10).*

3. Отдавание десятин – **дают человеку возможность, выразить Богу свою любовь или своё послушание. А Богу – благословить нас всяким духовным благословением.**

*Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? (Мал.3:10).*

4. Отдавание десятин – **дают человеку возможность, входить во дворы Господни.**

*Воздайте Господу славу имени Его, несите дары и идите во дворы Его, поклонитесь Господу во благолепии святыни (Пс.95:8-9).*

5. Отдавание десятин – **дают человеку возможность, воздавать Богу славу.**

6. Отдавание десятин – **дают человеку возможность, поклоняться Богу в благолепии святыни.**

7. Отдавание десятин – **дают Богу возможность, защитить и исцелить человека от проклятия нищеты и наделить человека властью над деньгами.**

*Ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям (1.Тим.6:10).*

Власть над деньгами – это корень всякой добродетели!

***02.11.24 Воскресение 12:00 рм***

***Да будете*** *сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак,* ***будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный*** *(Мф.5:45,48).*

***Призванные к совершенству.***

Для исполнения этой повелевающей заповеди, нам необходимо взрастить **праведность Божию** в почве нашего сердца, в формате дерева жизни, двенадцать раз в году, приносящему плод свой.

В связи c этим, мы остановились на **назначении праведности Божией в сердце человека** – призванной дать Богу возможность, не законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он это даровал Аврааму и семени его.

*Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть* ***наследником мира****, но праведностью веры (Рим.4:13).*

Говоря о наследие мира, мы уже рассмотрели первые два вопроса: Какими свойствами Писание наделяет мир Божий? И: Какое назначение призван выполнять мир Божий в наших отношениях с Богом? А, посему, сразу обратимся к рассматриванию вопроса третьего:

**Какие условия,** необходимо выполнить, чтобы во Христе Иисусе, облечься в наследие завета мира?

**4. Условие**,за право быть облечёнными в мир Божий – **состоит в проявлении любви к слову Божьему, в формате закона Божьего.**

***Велик мир*** *у любящих Закон Твой, и нет им преткновения (Пс.118:165).*

**1.** Что следует рассматривать, под законом Божиим?

**2.** Какие цели, преследует Бог, Своим законом?

**3.** Какую цену следует заплатить, чтобы любить закон Божий?

**4.** Каким образом, определять, что мы любим закон Божий?

**2. Вопрос:** Какие цели, преследует Бог, Своим законом?

В Писании, содержится достаточно много целей, но из всего этого множества, мы рассмотрим 8 целей.

**1. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом, состоит в том, **чтобы человек, мог представлять на земле, такое владычество Бога, которым Бог, владычествует на небесах.**

**2. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом, состоит в том, **чтобы человек, будучи продуктом шестого дня, мог стать продуктом седьмого дня.**

**3. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, как программное устройство Бога, мог стать почвой закона посева и жатвы.**

**4. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, мог дать Богу основание, соделать Едем местом, из которого будет выходить река, для орошения рая; и затем, разделяясь на четыре реки, будет орошать всю землю.**

**5. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, мог поселиться в саду Едемском, чтобы возделывать и хранить его**.

**6. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, мог стать исполнителем Его заповеди – есть от всякого дерева в саду, а от дерева познания добра и зла, не есть, чтобы не умереть.**

**7. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, мог судить дела Бога.**

**8. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, не был одиноким.**

**Шестая цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, мог иметь жизнь вечную.**

А, для этой цели – человеку необходимо было стать исполнителем заповедей Бога – есть от всякого дерева в саду, а от дерева познания добра и зла, не есть, чтобы не умереть.

*И заповедал Господь Бог человеку, говоря: от всякого дерева в саду ты будешь есть, а от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь (Быт.2:16,17).*

Любовь человека к Закону Бога – призвана была выражаться в исполнении заповедей, которые содержались в Законе Бога. Таким образом, человеку предложен был выбор, между жизнью и смертью.

*Во свидетели пред вами призываю сегодня небо и землю: жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие. Избери жизнь, дабы жил ты и потомство твое, любил Господа Бога твоего, слушал глас Его и прилеплялся к Нему;*

*Ибо в этом жизнь твоя и долгота дней твоих, чтобы пребывать тебе на земле, которую Господь с клятвою обещал отцам твоим Аврааму, Исааку и Иакову дать им (Вт.30:19,20).*

Исходя из имеющегося предложения, выбор жизни вечной, сопряжён был с послушанием Закону Божию. В то время как выбор смерти, сопряжён был, с непослушанием Закону Бога.

Жизнь и смерть, предложенные Богом человеку – это две программы, противоборствующие и взаимоисключающие друг друга, призванные и могущие реализовать себя через программное устройство, которым является сердце человека.

Каждая из этих программ – это определённый закон, который становится в сердце человека легитимным, после его ратификации, которая происходит через исповедание уст.

**Программа жизни** – это Закон Духа жизни, действующий и пребывающий во Христе Иисусе.

**Программа смерти** – это закон греха и смерти, действующий и пребывающий в падшем херувиме.

Принимая определённую программу, мы принимаем и того, кто является источником и вдохновителем этой программы.

Когда речь заходит о заповедях Божиих, нарушение которых карается потерей вечной жизни или смертью, которая разрушает правовые отношения человека с Богом, то необходимо никогда, не смешивать заповедь Божию, с благословением Божиим, которое является наградой, за исполнение заповеди.

И, прежде чем исполнить данные заповеди: есть от всякого дерева в саду, включая дерево жизни; и, не есть, от дерева познания добра и зла – нам необходимо их классифицировать, чтобы знать, какие деревья сада, представляют – образ обетований, а, какие – образ заповедей.

Так, как наследование обетований – являются благословением, которое даётся за исполнение заповедей.

Стремление к обладанию благословениями, содержащими в себе обетования Бога – независимо, от исполнения заповедей Бога – является непризнанием и противлением воле Божие, инкриминируемой человеку, в идолопоклонство и волшебство.

**Множество деревьев сада Едемского** – представляют образ обетований или же, образ нашего нетленного наследия, которое мы можем наследовать, через исполнение заповедей Бога.

*Обетование же, которое Он обещал нам, есть жизнь вечная (1.Ин.2:25).*

**Дерево жизни**, посреди рая Божия, насаженного по ту и по другую сторону реки – это образ обетования жизни, в статусе начальствующего учения Иисуса Христа, пришедшего во плоти.

*И показал мне чистую реку воды жизни, светлую, как кристалл, исходящую от престола Бога и Агнца. Среди улицы его, и по ту и по другую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и листья дерева – для исцеления народов (Отк.22:1,2).*

Разумеется, что Рекою жизни, светлой как кристалл, исходящей от престола Бога и Агнца, в Едеме нашего сердца – является обетование Святого Духа. При одном условии, что мы принимаем Его, как Господа и Господина нашей жизни, что даёт Ему основание, облекать нас силою свыше.

*И Я пошлю обетование Отца Моего на вас; вы же оставайтесь в городе Иерусалиме, доколе не облечетесь силою свыше (Лук.24:49).*

**А, дерево познания добра и зла**, посреди рая Божия, насаженного по ту и по другую сторону реки – это **образ святыни Господней**, в предмете заповеди десятин и приношений.

Исполнение этой заповеди, в которой мы чтим Бога десятинами и приношениями, открывает путь, к наследию жизни вечной, содержащейся в плодах дерева жизни. А посему, вкушение плодов дерева жизни – это результат, происходящий от почтения Бога десятинами и приношениями, которые в предмете плодов дерева познания добра и зла – являются святыней Господней.

Отсюда следует, что вкушение плодов дерева жизни – дающей нам право и власть, познавать Бога, в Его воле: благой, угодной и совершенной – это результат нашего обращения к Богу, в котором мы, стали чтить Его десятинами и приношениями.

*Со дней отцов ваших вы отступили от уставов Моих и не соблюдаете их; обратитесь ко Мне, и я обращусь к вам, говорит Господь Саваоф. Вы скажете: "как нам обратиться?"*

*Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? (Мал.3:7-10).*

Человек, противящийся Закону Бога в том, что отказывается чтить Бога десятинами и приношениями – никогда не сможет получить право и власть, вкушать от древа жизни, чтобы познавать Бога в Его воле: благой, угодной и совершенной.

А, следовательно, такой человек – никогда не сможет стать, наследником обетований Божиих, содержащихся в плодах дерева жизни, насаждённом посреди рая Божия.

Практически, исполнение заповеди десятин – открывает путь, не только к плодам, содержащимся в дереве жизни, но и к плодам других деревьев, насаждённых на территории сада Едемского, которые обуславливают нетленное наследие, сохраняемое Богом для нас на небесах, которое готово открыться к последнему времени, через веру соблюдаемых к спасению.

Встаёт вопрос: Чем же тогда отличаются обетования, содержащиеся, в плодах других деревьев сада Едемского, от обетований, содержащихся в плодах дерева жизни, насаждённого посреди рая Божия?

Ответ содержится в местонахождении дерева жизни, обусловленного серединой рая или же, центральным местом, которое являлось местом Престола Божия и центром управления всей территории сада Едемского. Так, на иврите, слово «посреди», обладает следующим значением.

**Посреди** – середина; центр; внутренность.

Управление; начальство; владычество.

Князь; Владыка; Начальствующий.

Исходя, из этого значения, находиться посреди рая Божия – это быть князем Божиим. А это означает – управлять сферой своих эмоций, силою обновлённого ума. Так, например: земля обетованная, находилась под управлением князя Божия, под именем «Авраам».

*Сыны Хета отвечали Аврааму и сказали ему: послушай нас,* ***господин наш; ты князь Божий посреди нас****; (Быт.23:3-6).*

*Вот, мы вяжем снопы посреди поля; и вот, мой сноп встал и стал прямо; и вот, ваши снопы стали кругом и поклонились моему снопу. И сказали ему братья его: неужели ты будешь царствовать над нами? неужели будешь владеть нами? И возненавидели его еще более за сны его и за слова его (Быт.37:7,8).*

*И устроят они Мне святилище, и буду обитать посреди их (Исх.25:8).*

Исходя, из смысла имеющихся изречений, если применить к ним военную лексику, то Дерево Жизни, является военачальником, за которым следует ополчение Божие.

И, если вкушение плодов дерева жизни – обеспечивает гарантию на обетование облечения в нового человека.

То плоды, остальных деревьев рая, расположенных вокруг дерева жизни – обеспечивают гарантию, на все остальные обетования, приготавливающие нас, к явлению Иисуса Христа.

Итак, подводя итог цели, обусловленной жизнью вечной, которую преследует Бог Своим Законом в Едеме нашего сердца следует:

Что для того, чтобы стать наследником мира Божия, в реализации обетования покоя Божия, содержащего в себе жизнь вечную необходимо – не прикасаться к плодам дерева познания добра и зла, чтобы получить право есть, как от плодов дерева жизни, так и от плодов, других деревьев рая.

**Седьмая цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, мог судить дела Бога.**

*Господь Бог образовал из земли всех животных полевых и всех птиц небесных, и привел к человеку, чтобы видеть, как он назовет их, и чтобы, как наречет человек всякую душу живую,*

*Так и было имя ей. И нарек человек имена всем скотам и птицам небесным и всем зверям полевым; но для человека не нашлось помощника, подобного ему (Быт.2:19-20).*

В данном изречении, производить суд, в котором человек определял имя каждому делу Бога, не означало – производить приговор суда, в котором бы этот суд, в нашем понимании, обвинял бы виновного и, оправдывал бы невиновного.

Первоначальная функция суда состояла в том, чтобы человек, мог судить дела Бога или же, давать определение и назначение делам Бога, в которых содержались цели Бога.

Мы должны разуметь, что всё, что сотворил Бог – Он сотворил для человека, чтобы человек мог – бояться Бога; искать Бога; поклоняться Богу; познавать Бога; и, прилепляться к Богу.

А посему, получив власть и способность от Бога, называть по именам дела Бога или же, давать назначение делам Бога – мы тем самым, получили право и власть – давать определение и назначение целям Бога, которые Он преследует Своим Законом.

Потому, что, именно, в назначении Своих дел, содержащих в себе Закон Бога, Бог хотел показать человеку три вещи.

**Первое** – Кем, для него является Бог, во Христе Иисусе; и, что сделал для него Бог, во Христе Иисусе.

**Второе** – Кем является человек, во Христе Иисусе для Бога; и, что призван сделать человек во Христе Иисусе для Бога.

**И, третье –** Что необходимо делать человеку, чтобы наследовать всё то, что сделал для него Бог, во Христе Иисусе.

Из, имеющегося откровения следует что:

**1.** Дела Бога, которым человек должен был давать имена – это спасительные дела Бога, содержащие в себе Его искупление, во Христе Иисусе, приводящего человеков, рождённых от Бога, в славу Бога.

**2.** Давать имена делам Бога, человек может только во Христе Иисусе, посреди рая Божия, то есть, в собрании, искупленного Богом остатка, который является Престолом Бога и Агнца.

**3.** Давать имена делам Бога, во Христе Иисусе, посреди рая Божия, в собрании святых – это управлять делами Бога и владычествовать над делами Бога, включая смерть, за которой стоял падший херувим, со своими ангелами.

И, чтобы называть по имени славные дела Бога человек, как помощник Бога – должен был соответствовать достоинству Богу, в котором Бог, господствует Своим Словом, над Своими делами.

*Слава Божия – облекать тайною дело, а слава царей – исследывать дело (Прит.25:2).*

При этом, следует разуметь, что цари Бога, в достоинстве помощников Бога – могут исследовать только те дела Бога, которые Он им открывает. Как написано:

*Сокрытое принадлежит Господу Богу нашему, а открытое – нам и сынам нашим до века, чтобы мы исполняли все слова закона сего (Вт.29:29).*

**Сокрытое,** принадлежащее Богу нашему – это **святыня Господня,** в достоинстве дерева познания добра и зла.

А **открытое** – это **вечная жизнь Бога,** содержащаяся в достоинстве дерева жизни, и других деревьев рая Божия.

Исходя из Писания, чтобы испытать себя, на предмет помощника Бога, в достоинстве царя, господствующего над своим естеством, словом, Бога – необходимо иметь откровение о двух вещах: это – познание путей Ветра; и, познание того, как образуются кости во чреве беременной.

*Как ты не знаешь путей ветра и того, как образуются кости во чреве беременной, так не можешь знать дело Бога, Который делает все (Екл.11:5).*

Исходя, из имеющегося изречения, познавать и давать определение делам Бога, содержащим в себе, искупительные цели Бога, может только тот человек, который познал пути Ветра в своём сердце; а так же, познал и то, как, в Едеме его сердца, образуются кости во время его беременности.

**Пути Ветра, в сердце человека** – это пути, по которым приходят откровения Святого Духа, открывающие назначение истины, содержащейся в сердце человека, в достоинстве начальствующего учения Христова.

А посему, пути Ветра – это пути четырёх рек или четырёх ветров, дышащих в границах четырёх измерений: Севера, Юга, Востока и Запада, обуславливающих в этих четырёх измерениях начальствующее учение, Иисуса Христа, пришедшего во плоти:

Пути Ветра, в измерении Севера – это учение о крещениях.

Пути Ветра, в измерении Юга – это учение о возложении рук.

Пути Ветра, в измерении Запада – это учение о воскресении.

Пути Ветра, в измерении Востока – это учение о суде вечном.

*Тогда сказал Он мне: изреки пророчество духу, изреки пророчество, сын человеческий, и скажи духу: так говорит Господь Бог: от четырех ветров приди, дух, и дохни на этих убитых, и они оживут (Иез.37:9).*

*И пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их (Мф.24:31).*

Таким образом, пути Ветра – это пути заповедей и уставов Божиих, содержащихся в измерениях четырёх начальствующих учений, в границах которых дышит и веет Ветер Святого Духа.

**Когда же речь заходит о том**, как образуются кости во чреве беременной, подразумевается образование веры Божией, определяющей в сердце человека, упование на Бога, обуславливающее твёрдость его духа.

*И навел Господь Бог на человека крепкий сон; и, когда он уснул, взял одно из ребр его, и закрыл то место плотию.*

*И создал Господь Бог из ребра, взятого у человека, жену, и привел ее к человеку. И сказал человек: вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою, ибо взята от мужа. (Быт.2:21-24).*

Исходя, из этого великого и таинственного происхождения жены, из недр своего мужа, мы имеем образ, происхождения Жены, Невесты Агнца, из крепости кости, Сына Человеческого.

А посему, сокрушить или преодолеть, избранный Богом остаток, возрождённый от нетленного семени слова истины, взятого из крепости Кости, Своего Возлюбленного, обусловленного праведностью веры – невозможно ни при каких обстоятельствах.

И, такое происхождение – призвано подтверждаться упованием на Слово, исходящее из уст Бога и запечатлённое в Писании.

*Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он (Ис.26:3).*

**8. Цель,** которую Бог преследовал и преследует Своим Законом – состоит в том, **чтобы человек, не оставался одиноким.**

*И сказал Господь Бог: не хорошо быть человеку одному (одинокому); сотворим ему помощника, соответственного ему.*

*И навел Господь Бог на человека крепкий сон; и, когда он уснул, взял одно из ребр его, и закрыл то место плотию. И создал Господь Бог из ребра, взятого у человека, жену, и привел ее к человеку. И сказал человек: вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою, ибо взята от мужа.*

*Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут одна плоть. И были оба наги, Адам и жена его, и не стыдились (Быт.2:18-25).*

Нам известно, что под образом Адама, Писание рассматривает образ Христа. А, под женой, взятой от Адама, Писание рассматривает жену, невесту Агнца.

Нам следует знать: В каких случаях Бог является Помощником человека? А: В каких случаях, человек является помощником Бога?

Ответ, на эти два вопроса, сокрыт во фразе «оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут одна плоть». Это образ, такого состояния, когда Бог пребывает в сердце человека, а человек, в свою очередь, пребывает в Боге.

Исходя, из такого слияния и пребывания друг в друге следует: Когда человек, пребывает в Боге, то Бог, несёт за него ответственность и представляет его интересы. А, следовательно – это то состояние, когда человек является помощником Бога. В силу чего, Бог может навлекать на Себя вину человека.

Когда же Бог, пребывает в сердце человека, то человек несёт ответственность, за представление интересов Бога. А, следовательно – это то состояние, когда Бог является Помощником человека. В силу чего, человек получает право – навлекать на себя злословия, злословящих Бога.

*Ибо и Христос не Себе угождал, но, как написано: злословия злословящих Тебя пали на Меня (Рим.15:3).*

Далее, на что следует обратить внимание, в данном законодательстве, между Богом и человеком, а равно и, между человеком и Богом, так это на то, что брачный союз между Богом и человеком – это, не союз двух половинок, как утверждают некоторые религиозные невежды, навязавшие такое понятие и миру, а **союз двух целостных существ – Бога и человека.**

«Быть одному», означает:

 Быть индивидуумом.

 Быть обособленным.

 Быть единственным.

 Быть уникальным.

 Быть целостным.

 Быть состоявшимся.

 Быть суверенным.

Далее, в фразе «сотворим ему помощника», женщина представлена помощником, который:

1. Стоит за него.

2. Стоит с ним.

3. Стоит против него.

Далее, глагол «прилепляться» на иврите обуславливает и сочетает в себе, в первую очередь, условия уникальных в своём роде взаимоотношений между Богом и человеком, и только затем уже, как эталон этих отношений, переносится на взаимоотношения между брачными партнёрами.

И состоит этот глагол из двенадцати различных оттенков, связанных друг с другом и дополняющих друг друга.

 **1.** Искать благорасположения.

 **2.** Располагать к себе.

 **3.** Изучать желания.

 **4.** Наблюдать за движением сердца и ума.

 **5.** Ожидать с трепетом.

 **6.** Быть готовым выполнять волю.

 **7.** Усердно преследовать.

 **8.** Достигать в погоне.

 **9.** Не уклоняться от цели.

**10.** Придерживаться взятых обязательств.

**11.** Пребывать в постоянном общении.

**12.** Твёрдо хранить верность и чистоту отношений.

Именно, эти условия положены были в правовые основания для выстраивания отношений между Богом и человеком, чтобы дать Богу правовую возможность, сокрыть или поместить нас во Христе, а Христу в свою очередь вселиться в нас.

*А вы, прилепившиеся к Господу, Богу вашему, живы все доныне (Вт.4:4).*

***Проповедь Апостола Аркадия: 11.26.2017 Воскресение***