***11.4.22 Пятница 7:00 рм***

*Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).*

***Право на власть, отложить прежний образ жизни,***

***чтобы облечь свои тела в новый образ жизни.***

Средством для облечения самого себя, в полномочия своего нового человека – **является оружие молитвы**.

Бытие молитвы, сродни бытию Бога – ибо она, всегда присутствовала там, где пребывает Бог.

Молитва – является языком Бога; средством, даруемым нам Богом; и юридическим правом на общение с Богом. Именно, поэтому правовой статус молитвы – принадлежал исключительно тем человекам, которые были облечены в правовое достоинство и статус священников входить в присутствие Бога, чтобы предоставлять права и интересы Бога, выраженные в волеизъявлении Бога.

Исходя из откровений Писания, наша молитва, в качестве воинов молитвы должна быть:

 **1.** Неотступной

 **2.** Усердной

 **3.** Прилежной

 **4.** С дерзновением

 **5.** Благоговейной

 **6.** С показанием веры сердца

 **7.** С благодарением

 **8.** С радостью

 **9.** В страхе Господнем

**10.** Во Святом Духе

**Неотступная молитва или постоянство в молитве.**

Неотступная молитва – антоним: неверность и, непостоянство.

*Будьте постоянны в молитве, бодрствуя в ней с благодарением* ***(Кол.4:2).***

**Постоянный** – непрерывный, непрекращающийся, верный, вечный, неизменный в своих наклонностях, в своих привычках и, в своих привязанностях.

**Постоянная молитва** – это постоянное поддерживание Божественного огня в нашем духе или, постоянные отношения со Святым Духом, непрерываемые грехом.

**Условием, дающим Богу возможность низвести Свой Огонь с Неба, в Лице Святого Духа** – являлся медный амвон длиною в пять локтей и шириною в пять локтей, а вышиною в три локтя:

*И стал Соломон у жертвенника Господня впереди всего собрания Израильтян, и воздвиг руки свои, - ибо Соломон сделал медный амвон длиною в пять локтей и шириною в пять локтей, а вышиною в три локтя, и поставил его среди двора; и стал на нем, и преклонил колени впереди всего собрания Израильтян, и воздвиг руки свои к небу…*

*Когда окончил Соломон молитву, сошел огонь с неба и поглотил всесожжение и жертвы, и слава Господня наполнила дом. И не могли священники войти в дом Господень, потому что слава Господня наполнила дом Господень. И все сыны Израилевы,*

*Видя, как сошел огонь и слава Господня на дом, пали лицем на землю, на помост, и поклонились, и славословили Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его. Царь же и весь народ стали приносить жертвы пред лицем Господа* ***(2.Пар.6:12-15; 7:1-3).***

Размеры медного амвона, длиною в пять локтей и шириною в пять локтей, а вышиною в три локтя – это, во-первых, признание пятигранного служения, в лице поставленных Богом человеков. И, во-вторых, признание над собою власти нового человека, путём низвержения и дискредитации прежнего образа жизни.

**Поддержание пламени огня медного жертвенника** – зависело от раскладывания священниками на нём нарубленных дров. Обязанность же рубить дрова, для медного жертвенника и, приносить их на внешний двор храма – принадлежала исключительно Гаваонитянам.

Гаваонитяне, рубящие дрова и, носящие воду для жертвенника – это образ нашего мышления, обновляющегося духом нашего ума.

**Пламень огня золотого светильника** – зависел от чистого елея, выбитого из зрелых маслин. Право, заливать елей из сосуда в чашечки или, лампады светильника утром и вечером – принадлежала Первосвященнику Аарону. Право, выбивать елей из зрелых маслин – принадлежала народу Израильскому, то есть, воинам молитвы.

А посему, чтобы приобрести елей для своего светильника – необходимо было купить его у продающих, в лице людей, которые насаждают семя слова Божия и, которые поливают это семя.

**Купить елей означает** – принять посланника Бога и, быть послушным тому слову, которое он передаёт в своём благовествовании.

**Усердие в молитве**.

*И радовались все Иудеи сей клятве, потому что от всего сердца своего клялись и со всем* ***усердием*** *взыскали Его, и Он дал им найти Себя. И дал им Господь покой со всех сторон* ***(2.Пар.15:15).***

**Усердие** – это сильное желание или, сильное алкание и жажда найти Бога или, познать Бога.

Усердие – антоним: противление.

**Усердная молитва** – рассматривается Писанием, в усердном послушании гласу Господа, в лице Его посланников.

*и вы узнаете, что Господь Саваоф послал меня к вам, и это будет,* ***если вы усердно будете слушаться гласа Господа Бога вашего******(Зах.6:15).***

**Усердная молитва** – рассматривается Богом жертвой, приносимой князем по усердию, которое приравнивается к жертве седьмого дня:

*А если князь, по усердию своему, захочет принести всесожжение или благодарственную жертву Господу, то должны отворить ему ворота, обращенные к востоку, и он совершит свое всесожжение и свою благодарственную жертву так же, как совершил в субботний день, и после сего он выйдет, и по выходе его ворота запрутся* ***(Иез.46:12).***

**Усердная молитва** – включает в себя правильное отношение к своему собранию:

*Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; но будем увещевать друг друга, и тем более, чем более усматриваете приближение дня оного* ***(Ев.10:25).***

**Усердная молитва** – без, усердного приношения Богу, облечённого в формат десятины – это подлог и фальшивка, на усердие.

*Каждый уделяй по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог* ***(2.Кор.9:7).***

**Усердная молитва** – это жертва благодарения, в которой человек верою, видит избавление от всех своих бед.

***Я усердно принесу Тебе жертву****, прославлю имя Твое, Господи, ибо оно благо, ибо Ты избавил меня от всех бед, и на врагов моих смотрело око мое* ***(Пс.53:8,9).***

**Прилежность в молитве**.

**Прилежность в молитве** – это старательность, рождённая усердием, в которой человек, задействует все имеющиеся у него силы и средства, для достижения молитвенной цели, поставленной для него Богом.

Прилежность – антоним: небрежность и лень.

В Писании, определение прилежности, выражается в молитвенной борьбе, в которой человек в соработе с Богом, преодолевает препятствия.

*Он боролся с Ангелом - и превозмог; плакал и умолял Его; в Вефиле Он нашел нас и там говорил с нами* ***(Ос.12:4).***

Присутствие прилежности, выраженной в молитвенном борении, мы встречаем у Сына Божия в Гефсиманском саду.

*Отче! о, если бы Ты благоволил пронести чашу сию мимо Меня! впрочем не Моя воля, но Твоя да будет. Явился же Ему Ангел с небес и укреплял Его. И, находясь в борении, прилежнее молился, и был пот Его, как капли крови, падающие на землю* ***(Лк.22:42-44).***

Прилежность в молитве, сопряжённая с затратами разумных, волевых и эмоциональных способностей человека, в которую полностью вовлекаются – дух, душа и тело, оказывая давление на плоть, мир и демонов, с целью, вытеснить их из пространства нашего призвания, которое принадлежит нам по праву, но находится под их контролем.

**Прилежность** в молитве – даёт Богу право, отвечать на такую молитву.

*Итак, Петра стерегли в темнице, между тем церковь прилежно молилась о нем Богу. И вот, Ангел Господень предстал, и свет осиял темницу. Ангел, толкнув Петра в бок, пробудил его и сказал: встань скорее. И цепи упали с рук его* ***(Деян.12:5-7).***

**Прилежность** в молитве – даёт человеку способность, господствовать над своими врагами

*Рука прилежных будет господствовать, а ленивая будет под данью* ***(Прит.12:24).***

**Прилежность** в молитве – даёт человеку способность, начальствовать в храме своего тела, над всеми силами своей души.

*У сына его Шемаии родились также сыновья, начальствовавшие в своем роде, потому что они и сыновья их, и братья их были люди прилежные и к службе способные* ***(1.Пар.26:6-8).***

**Прилежность** в молитве – даёт человеку способность, иметь многоценное имущество.

*имущество человека прилежного многоценно* ***(Прит.12:27).***

**Дерзновение**

**Дерзновение в молитве** – это наличие в сердце человека, юридического права, на обладание того, что он просит у Бога.

*Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи* ***(Ев.4:16).***

**Дерзновение** – (антоним) дерзость; пренебрежение; своеволие.

**Дерзновение** – это откровенность и прямота, в отношениях с Богом.

Смелость и уверенность в надежде на Бога.

Твёрдое упование на Бога и Его слово.

Свидетельство признательности и уважения к Богу.

Послушание нашей веры, вере Божией.

Выражение и откровение правды, обретённой в искуплении.

Право, основанное на праведности, обретённой в Крови Иисуса,

В сочетании, с правом, обретённым, в истине креста Христова.

Энергия человека, очищенная огнём Святого Духа, от примеси плоти.

Святость, явленная в делах правды.

Исходя из определений Писания, определение сути и назначения заключённого в слово «дерзновение», напрямую связано с качеством нашей веры, нашего упования и, нашей надежды, обретённой в служении Нового Завета, которое является служением оправдания.

**Дерзновение в молитве** – это смелое стремление к обладанию того, что мы просим у Бога, основанное на Крови креста Христова.

*Итак, братия, имея дерзновение входить во святилище посредством Крови Иисуса Христа, путем новым и живым, который Он вновь открыл нам через завесу, (крестную смерть) то есть плоть Свою,*

*И имея великого Священника над домом Божиим, да приступаем с искренним сердцем, с полною верою, кроплением очистив сердца от порочной совести, и омыв тело водою чистою,*

*Будем держаться исповедания упования неуклонно, ибо верен Обещавший* ***(Ев.10:19-23).***

**Входить во святилище** — это юридическое право, основанное на почитание за святыню, Крови завета, которою совесть наша очищена от мёртвых дел.

**Искреннее сердце**, как составляющая дерзновение, подразумевает честность и искренность человеческих мотивов, в которых человек, преследует, не свою волю, а волю Божию.

**Полная вера**, как составляющая дерзновение, подразумевает – абсолютное послушание нашей веры, вере Божией, которую мы получаем через слушание, благовествуемого слова.

**Омовение тела водою чистою**, как составляющей дерзновение, подразумевает – очищение наших мотивов, от инородных вкраплений плоти, и всяческих чужеродных учений, не соответствующих требованиям учения, Иисуса Христа, пришедшего во плоти.

**Дерзновение в молитве** – приготовляет хорошо служившим, высшую степень во Христе Иисусе:

*Ибо хорошо служившие приготовляют себе высшую степень и великое дерзновение в вере во Христа Иисуса* ***(1.Тим.3:13).***

**Дерзновение в молитве** – это определение, не того, что мы чувствуем, а определение того, что мы знаем, что находится, не в области наших чувств, а что находится в области нашего знания.

*В Котором мы имеем дерзновение и надежный доступ через веру в Него* ***(Еф.3:12).***

**Дерзновение в молитве** – это взирая на славу Господню, преображаться в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа.

***Имея такую надежду, мы действуем с великим дерзновением****, а не так, как Моисей, который полагал покрывало на лице свое. Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа* ***(2.Кор.3:9-18).***

**Благоговение в молитве**

**Благоговение в молитве -** определяется, как выражение любви, священного трепета, страха и изумления, основанное на знании того: Кем, для нас является Бог; что сделал, для нас Бог.

Благоговение – антоним: пренебрежение и ненависть.

**Благоговение в молитве –** это выражение любви человека к Богу и к Его святому имени.

*Молю Тебя, Господи! Да будет ухо Твое внимательно к молитве раба Твоего и к молитве рабов Твоих,* ***любящих благоговеть*** *пред именем Твоим.* ***(Неем.1:11).***

Исходя, из определения того, что рабы Господни, входящие пред Лице Господне, любят благоговеть пред именем Господним, следует, что отсутствие благоговения в молитве – это отсутствие, любви к Богу. Как написано:

***Кто не любит*** *Господа Иисуса Христа, анафема, маранафа.*

Отсутствие, любви к имени Бога, определяется отсутствием любви к истине, которую человек получает через благовествуемое Слово.

*за то,* ***что они не приняли любви истины для своего спасения****. И за сие пошлет им Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи, да будут осуждены все, не веровавшие истине, но возлюбившие неправду* ***(2.Фесс.2:7-12).***

**Благоговение в молитве –** это откровения слова Божия, в атмосфере тихого веяния.

*И вот, ко мне тайно принеслось слово, и ухо мое приняло нечто от него. Среди размышлений о ночных видениях, когда сон находит на людей, объял меня ужас и трепет и потряс все кости мои.*

*И дух прошел надо мною; дыбом стали волосы на мне. Он стал, - но я не распознал вида его, - только облик был пред глазами моими; тихое веяние, - и я слышу голос: человек праведнее ли Бога? и муж чище ли Творца своего?* ***(Иов.4:12-17).***

Феномен «тихого веяния», влекущий и порождающий собою ужас и трепет – это атмосфера, в которой пребывает и, в которой открывает Себя Бог, в откровении Своего слова, – которое вызывает в сердце человека благоговение.

**Благоговение в молитве –** это исповедание устами, откровения слова Божия, которое производит великие землетрясения и разрушает оковы.

*Около полуночи Павел и Сила, молясь, воспевали Бога; узники же слушали их. Вдруг сделалось великое землетрясение, так что поколебалось основание темницы; тотчас отворились все двери, и у всех узы ослабели.*

***(Деян.16:25-34).***

**С показанием веры сердца**

**Итак,** шестым признаком воина молитвы – является **вера**, исходящая и основанная на слушании Слова Божия, исходящего из уст Божиих, через посланников Божиих, облечённых полномочиями Святого Духа, быть устами Бога.

**Антонимом Веры Божией –** является неверие, пренебрежение и противление вере Божией. Как написано:

*И посылал к ним Господь Бог отцов их, посланников Своих от раннего утра, потому что Он жалел Свой народ и Свое жилище. Но они издевались над посланными от Бога и пренебрегали словами Его,*

*И ругались над пророками Его, доколе не сошел гнев Господа на народ Его, так что не было ему спасения.* ***(2.Пар.36:15-21).***

***Имейте веру Божию****, ибо истинно говорю вам, если кто скажет горе сей: поднимись и ввергнись в море, и не усомнится в сердце своем, но поверит, что сбудется по словам его, - будет ему, что ни скажет* ***(Мк. 11:23).***

Ключевая фраза данного стиха, обусловленная повелевающей формой глагола «имейте веру Божию», в Писании звучит, не как предложение, не как совет, и не как альтернатива чему-либо, а как военный приказ, как повеление Начальника и Совершителя веры.

Приведем, **некоторые определения веры Божией** и **определения нашей веры** призванной, посредством своего послушания вере Божией, соработать с её повелениями.

**Вера Божия,** в достоинстве Слова Божия, исходящего из уст Бога– **это сущность Самого Бога.**

*Итак знай, что* ***Господь, Бог твой, есть Бог, Бог верный****, Который хранит завет Свой и милость к любящим Его и сохраняющим заповеди Его до тысячи родов (****Вт.7:9).***

**Вера Божия,** в достоинстве Слова Божия, исходящего из уст Бога **– это абсолютная истина Бога.**

*Освяти их истиною Твоею;* ***слово Твое есть истина*** *(****Ин.17:17).***

**Наша вера** – это принятие и повиновение информации семени Слова.

*Не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших* ***(Ев.4:2).***

**Наша вера** – это, в определённых обстоятельствах, носитель и производитель семени информации.

*Ибо от слов своих оправдаешься, и от слов своих осудишься* ***(Мф.12:37).***

**Благодарение в молитве**

**Благодарение в молитве –** это выражение и раскрытие благодарного сердца пред Богом.

Благодарение в молитве – антоним:неблагодарность, жестоковыйность.

**Суть и природа благодарения в молитве** – выражает себя через хвалу, в поклонении Богу, и включает в себя:

**1.** Перечислять имена и титулы Бога.

**2.** Перечислять совершённые дела Бога.

**3.** Благодарить Бога за совершённые Им дела.

**4.** Хвалиться Богом.

**5.** Оставаться и не покидать своего места.

**6.** Быть верным своему призванию.

**7.** Изучать и восполнять желания Бога.

**8.** Доверять Богу и, уповать на Бога.

Именно, благодарность человека в молитве, выраженная в его хвале, – является атмосферой, климатом и средой, в которой пребывает Бог; в которой проявляет Себя Бог и, в которой Он становится прибежищем и щитом нашего упования и нашего спасения.

*Но Ты, Святый, живешь среди славословий Израиля. На Тебя уповали отцы наши; уповали, и Ты избавлял их; к Тебе взывали они, и были спасаемы; на Тебя уповали, и не оставались в стыде*

***(Пс.21:2-6).***

**Суть и природа благодарения в молитве** – определяется отсутствием сквернословия, пустословия и смехотворства.

*Сквернословие и пустословие и смехотворство не приличны нам, а, напротив, благодарение* ***(Еф.5:4).***

Из имеющейся констатации следует, что сквернословие, пустословие и смехотворство – несовместимы с благодарением.

Смехотворство – порочная радость.

Пустословие – исповедовать Слово которого нет в нашем сердце.

Сквернословие – прибавлять и убавлять от Слова Божьего.

**Суть и природа благодарения в молитве** – это род жертвы, призванный приобретать благоволение Бога.

*Если приносите Господу жертву благодарения, то приносите ее так, чтоб она приобрела вам благоволение;* ***(Лев.22:29,30).***

**Радость** **в молитве.**

**Радость** – антоним: печаль или уныние.

*Как написано: Веселое сердце благотворно, как врачевство, а унылый дух сушит кости* ***(Прит.17:22).***

Апостол Иуда, выделил свойство радости, в особый ранг, как неотъемлемую составляющую нашего спасения, во Христе Иисусе:

*Могущему же соблюсти вас от падения и поставить пред славою Своею непорочными в радости* ***(Иуд.1:24).***

**Сверхъестественная радость** – это дисциплина ума и сердца, которая творит мир в сердце человека, а также, уравновешивает, контролирует и ведёт за собою его чувства.

А посему, сверхъестественная радость, как по своему происхождению, так и по своему проявлению – стабильна, постоянна, неизменчива и абсолютно не зависит от земных обстоятельств и, от удовлетворений земных желаний.

*Ибо они среди великого испытания скорбями преизобилуют радостью; и глубокая нищета их преизбыточествует в богатстве их радушия* ***(2.Кор.8:2).***

*Я исполнен утешением, преизобилую радостью, при всей скорби нашей* ***(2.Кор.7:4).***

Из этих свидетельств видно, что неземная радость, никак не зависит и, никак не связана, с имеющимися в земной жизни утратами и страданиями.

**Составляющей,** определяющей источник непорочной радости, в сердце человека – является Бог, как Владыка персонифицированной Радости.

*И подойду я к жертвеннику Божию,* ***к Богу радости и веселия моего****, и на гуслях буду славить Тебя, Боже, Боже мой! Что унываешь ты, душа моя, и что смущаешься? Уповай на Бога; ибо я буду еще славить Его, Спасителя моего и Бога моего* ***(Пс.42:4,5).***

Учитывая, что Бог – является Богом Радости и Веселия, то и место на котором будет обитать Бог, будет являться местом радости и веселия.

*Слава и величие пред лицем Его, могущество и радость на святом месте Его* ***(1.Пар.16:27).***

Под святым местом, на котором пребывает могущество и радость Бога, подразумеваются три уникальных измерения, тесно связанных между собою и, пребывающих друг в друге:

Это высота небес; Святилище, в лице избранного Богом народа; и, сокрушённое и смирённое сердце, праведного человека.

**Следующей составляющей,** определяющей источник непорочной радости, в сердце человека – это облечение в воскресение Христово, в лице нашего нового человека.

*Пойте Господу, святые Его, славьте память святыни Его, ибо на мгновение гнев Его, на всю жизнь благоволение Его: вечером водворяется плач,* ***а на утро радость (Пс.29:5,6).***

А посему, когда мы начинаем исповедовать веру нашего сердца, в содержании дел Божиих, совершённых Им в древних днях – у Бога появляется основание, водворить в наше сердце, утро Своей радости, чтобы затем, облечь нас в это радостное утро, которым является воскресение Христово, в лице нашего нового человека.

**Молитва, творящаяся в страхе Господнем**

Страх Господний–антоним: страх человеческий.

Исходя из констатаций Писания, человек, познавший и исполнившийся страхом Господним, освобождается от всех видов страха.

*В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение. Боящийся несовершен в любви* ***(1.Ин.4:18).***

**Страх Господень** – это одно из имён Бога, Которым Бог вступается за боящихся Бога, чтобы защитить их.

*Если бы не был со мною Бог отца моего, Бог Авраама и страх Исаака, ты бы теперь отпустил меня ни с чем. Бог увидел бедствие мое и труд рук моих и вступился за меня вчера* ***(Быт.31:42).***

**Страх Господень** – проистекает из источника премудрости Божией.

*Начало мудрости – страх Господень; разум верный у всех, исполняющих заповеди Его. Хвала Ему пребудет вовек* ***(Пс.110:10).***

**Страх Господень,** содержащийся в мудрости Господней - чист.

*Страх Господень чист, пребывает вовек* ***(Пс.18:10).***

**Страх Господень** – в сердце боящихся Бога, является источником вечной жизни, удаляющим их от сетей смерти.

*Страх Господень – источник жизни, удаляющий от сетей смерти* ***(Прит.14:27).***

**Страх Господень** – в сердце боящихся Бога, облекает их в ненависть к злу и его носителям.

*Страх Господень – ненавидеть зло; гордость и высокомерие и злой путь и коварные уста я ненавижу* ***(Прит.8:13).***

**Страх Господень** – призван ввести боящихся Бога, в наследие завета Господня, в котором Бог – мог бы дать им наследие язычников.

*Пищу дает боящимся Его; вечно помнит завет Свой. Силу дел Своих явил Он народу Своему, чтобы дать ему наследие язычников* ***(Пс.110:5-6).***

***Молитва, творящаяся во Святом Духе.***

**Святой Дух –** антоним: дух человека, не очищенный, в своей совести, от мёртвых дел, за которым стоят организованные силы тьмы, во главе с нечистым духом, в лице падшего херувима.

Причина, такого пространного определения, состоит в том, что дух человека, не очищенный, в своей совести, от мёртвых дел – противостоит Святому Духу, Который по Своей природе, является носителем святости.

***Бог есть Дух****, и поклоняющиеся Ему – должны поклоняться в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе* ***(Ин.4:24,23).***

**Поклонение в духе** – определяется состоянием нашего сердца, в котором наша совесть, очищена от мёртвых дел, обрезанием Христовым, в котором мы умерли, для своего народа; для дома своего отца; и, для своих растлевающих вожделений.

**Поклонение в истине** – это результат, познания начальствующего учения Христова, записанного на скрижалях нашего сердца, дающее нам возможность, пребывать во Святом Духе, и поклоняться во Святом Духе, чтобы представлять в своём поклонении волю Божию и трепет пред истиною, благовествуемого нам Слова Божия.