*Сопровождение к десятинам:* ***05.15.22. Воскресение 12:00 рм***

Какой царь, идя на войну против другого царя, не сядет и не посоветуется прежде, силен ли он с десятью тысячами противостать идущему на него с двадцатью тысячами?

Иначе, пока тот еще далеко, он пошлет к нему посольство просить о мире. Так всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником (Лк.14:31-33).

Каждая притча в Писании, сама по себе уникальна тем, что несёт и заключает в себе сокровенные принципы и законы Божьего Царства, которые, главным образом, выстраивают и определяют уникальные взаимоотношения между Богом и Его народом.

Открою уста мои в притче и произнесу гадания из древности, чтобы знал грядущий род, дети, которые родятся, и чтобы они в свое время возвещали своим детям, - возлагать надежду свою на Бога и не забывать дел Божиих, и хранить заповеди Его (Пс.77:2,6,7).

Исходя, из значения данной притчи, взаимоотношение двух царей в этом иносказании – это взаимоотношение двух суеверных личностей, царствующих над самими собою.

Одна из этих личностей образно представляет Христа, а другая – человека, претендующего на право быть Его учеником.

Согласно Писанию, ученик – это последователь учения, своего учителя, пользующийся наставлениями своего учителя.

В древности для того, чтобы быть учеником, человек, с одной стороны – в буквальном смысле слова, обязан был оставить всё и последовать за своим учителем, куда бы он ни пошёл.

А с другой – он получал право – служить своему учителю. А служить своему учителю, во все времена являлось привилегией.

И если ученик не служит своему учителю, то он и не сможет от него ничему научиться. И практически, быть учеником означало – посвятить себя в добровольное рабство учителю.

В силу таких отношений, между учеником и учителем, возникали и выстраивались очень глубокие, близкие и уникальные взаимоотношения, подобные отношениям между любящим и заботящимся отцом и между любящим сыном, ревностно, служащим своему отцу и преследующим интересы своего отца.

Поэтому в Писании, ученик часто называет своего учителя отцом, а учитель своего ученика – сыном. В силу этого ученик ещё при жизни учителя, разделял с ним его судьбу и часто выступал в роли своего учителя или представлял его интересы.

Когда же учитель умирал, то всё его достоинство, положение и состояние по праву переходило к ученику. А посему, служение учителю, с одной стороны – считалось ценой ученичества, а с другой – принципом и практикой, благодаря которым, ученик достигал положения своего учителя или становился, как учитель.

Интересен тот факт, что Иисус в данной притче, образно предстаёт Царём с двадцатью тысячами, а кандидат на ученичество, царём с десятью тысячами.

Первоначальные отношения между этими двумя царями определяются, как враждебные или, как преследующие, каждый свои собственные цели, и свои собственные интересы.

В силу чего, между ними возникает военный конфликт. Иисус, как Царь с двадцатью тысячами, претендует на государство, над которым претендент на право быть Его учеником, царствует царь, с десятью тысячами.

И тогда, претендент на ученичество, в лице царя, царствующего над десятью тысячами, поразмыслив и взвесив всё за, и против, принимает разумное решение и посылает посольство о мире.

Через которое он отказывается от всего, что он имеет, и чем он обладает, и передаёт, как самого себя, так и все свои полномочия царю, с превосходящими силами.

При этом, следует учитывать, что Иисус никогда не будет претендовать на то, что Ему не принадлежит по праву.

Ведь претендент, в данной притче, на право быть Его учеником, принял решение следовать за Ним, не изменив своих приоритетов, и его сокровищем продолжало являться то, что было связано с землёй, в силу чего и возник военный конфликт.

И практически, требование царя с превосходящими силами заключалось в словах:

\*Еще одного недостает тебе: все, что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах, и приходи, следуй за Мною (Лк.18:22).

Эти слова были обращены к весьма богатому человеку, который, однако, являлся исполнителем закона Моисеева.

Он от юности своей исполнял закон и всегда приносил в храм десятую часть своего дохода. Но глубоко внутри себя, он осознавал, что не является обладателем вечной жизни и остаётся пленником смерти.

Дело в том, что в Писании число «десять», напрямую связано с законом Моисеевым, или с надеждою на свою плоть; в то время, как число «двадцать», с благодатью Господа, Иисуса Христа.

Потому что обрезание – это мы, служащие Богу духом и хвалящиеся Христом Иисусом, и не на плоть надеющиеся, хотя я могу надеяться и на плоть. Обрезанный в восьмой день, из рода Израилева, колена Вениаминова, Еврей от Евреев,

По учению фарисей, по ревности – гонитель Церкви Божией, по правде, законной – непорочный. Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою.

\*Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере;

Чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его, чтобы достигнуть воскресения мертвых (Флп.3:3-11).

В силу этого отрешиться или добровольно отказаться в этой жизни от всего того, что мы имеем, в пользу на право быть учеником Господа Иисуса Христа, означает –

Изменить своё отношение, ко всем вещам, относящимся к этой жизни и поставить их на шкале своих приоритетов, по отношению к Царству Бога и Его силе, на второстепенное место.

Таким образом, нашим посольством, которое будет говорить пред Христом в нашу пользу, будет являться цена ученичества, выраженная в принятии правильной позиции по отношению, к Царству Бога и Его силе.

\*Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе (Рим.14:17).

А это означает – искать и принять на условиях Бога, часть своего наследия, в праведности, мире, и радости во Святом Духе, Который призван представлять Собою в нашем возрождённом духе – Царство Бога и Его силу.

Таким образом, все сферы и стихии нашего бытия, подвергшиеся любому виду разрушения и смерти, открываются для жизни воскресения, которая, не только восстановит разрушенное, возвратит утраченное и воскресит умершее, но ко всему прочему – расширит наши пределы и умножит наше достояние, как в настоящем веке, так и в будущем.

А посему, принося десятины и приношения Богу, в лице Его делегированной власти, мы будем не достигать праведности, а творить праведность; и уповать, не на дела плоти, а на праведность, которую получили даром по благодати Божией.

Другими словами говоря, если мы в отдаче десятин и приношений, не выражаем признания над собою власти Бога в лице пятигранного служения, мы не выражаем любви к Богу, в силу чего, между нами и Богом возникает конфликт.

И тогда уже абсолютно не важно, имеем ли мы успех в процветании или не имеем – мы движемся в обратном направлении по отношению к жизни вечной или к воскресению.

***5.15.22 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

Эта заповедь – является наследием святых всех времён, и адресована она Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения ещё никогда не имели, и навряд ли уже, когда-нибудь смогут иметь.

В связи, c исполнением этой повелевающей заповеди, бодрствовать над словом Божиим в своём сердце так, как бодрствует Бог, над изречённым Им словом, в храме нашего тела – мы остановились на взращивании в доброй почве нашего сердца дерева жизни, двенадцать раз в году, приносящему плод свой.

Дерево жизни, взращенное в Едеме нашего сердца – это плод духа, обнаруживающий себя в кротких устах, способных проявлять любовь Божию «Агаппе», во-первых - к Богу; и во-вторых - к ближнему.

\*Кроткий язык - древо жизни, но необузданный - сокрушение духа (Прит.15:4).

Следует разуметь, что кроткий язык, являющий себя в любви Божией – это не эмоция, а ответственность, выраженная в конкретных словах, за которыми следуют поступки, дисциплинирующие эмоцию и ведущие её за собою, в направлении исповеданных нами слов.

**Соблюдение заповеди**, в которой мы призваны являть плод духа в кротости нашего языка – будут свидетельствовать в нашем сердце о том, что мы распяли плоть свою со страстями и похотями.

Что указывает на тот фактор, что **любовь к Богу,** которую мы призваны являть в исполнении заповеди – это избирательная любовь.

В силу чего, для одних – она является запахом смертоносным на смерть, а для других – запахом живительным на жизнь.

А посему, показывая в своей вере соблюдение заповеди, состоящей в любви к Богу и ближнему - мы являем свет в Господе, и поступаем, как чада света. И, таким образом, плод нашего духа, в свойстве кроткого языка, выражает себя, во всякой благости, праведности и истине.

И, чтобы испытать себя на предмет того, что мы распяли плоть свою со страстями и похотями, в соработе несения нашего креста, с истиной креста Христова, и таким путём, приготовили почву своего сердца, для взращивания древа жизни.

Мы стали рассматривать образ плода нашего духа, в праздниках и событиях, пребывающих в нашем сердце, в формате двенадцати месяцев священного года, которые обуславливают дерево жизни, содержащее в себе наследие Крови Христовой.

И, в это нетленное наследие сокровища Крови Христовой, мы призваны входить, через двенадцать жемчужных ворот, в которые мы устроили себя, и которые содержат в себе двенадцать принципов, соработы, в несении нашего креста, с истиной креста Христова.

Рассматривая праздники и события, содержащиеся в каждом новом месяце года, мы сделали ударение на том, что:

В старом завете определение «новый» – указывало на образ будущего, которое должно было открыться в Новом завете, в котором человек, призван был получать оправдание, по дару благодати Божией, независимо от закона Моисеева, производящего гнев.

А, с другой стороны – определение слова «новый», указывало на воскресение жизни, в плодах дерева жизни, взращенного нами в доброй почве нашего сердца.

Исходя из того, что мы с вами, уже рассмотрели плод нашего духа, в образе дерева жизни, взращенного нами в Едеме нашего сердца, в первых четырёх месяцах, священного года.

Обратимся к рассматриванию плода нашего духа, в образе дерева жизни, нового пятого месяца, который мы призваны принести, чтобы отвечать эталону совершенства, присущего нашему Небесному Отцу.

**Древо жизни, в образе плода пятого месяца,** который мы будемрассматривать, в плоде нашего духа, выпадал на середину июля или августа – это месяц **«Ав»**.

В Израиле, в 9 день, пятого месяца «Ав», соблюдался пост в память о разрушении храма Соломонова Навузарданом, начальником телохранителей царя Вавилонского Навуходоносора.

После разрушения храма, избранная Богом земля, обетованная Аврааму, Исааку, Иакову, и их потомкам по вере – получила возможность, праздновать свои субботы.

Имя Навузардан означает – Нево даёт потомков. Взяв Иерусалим штурмом – Навузардан, по повелению Вавилонского царя Навуходоносора, немедленно позаботился об освобождении пророка Иеремии, из-под стражи Иудейского царя Иоакима.

\*Двадцати пяти лет был Иоаким, когда воцарился, и одиннадцать лет царствовал в Иерусалиме. И делал он неугодное в очах Господа Бога своего. Против него вышел Навуходоносор, царь Вавилонский, и оковал его оковами, чтоб отвести его в Вавилон.

И часть сосудов дома Господня перенес Навуходоносор в Вавилон и положил их в капище своем в Вавилоне. Прочие дела Иоакима и мерзости его, какие он делал и какие найдены в нем, описаны в книге царей Израильских и Иудейских.

И воцарился Иехония, сын его, вместо него. Восемнадцати лет был Иехония, когда воцарился, и три месяца и десять дней царствовал в Иерусалиме, и делал он неугодное в очах Господних. По прошествии года послал царь Навуходоносор и велел взять его в Вавилон

Вместе с драгоценными сосудами дома Господня, и воцарил над Иудеею и Иерусалимом Седекию, брата его. Двадцати одного года был Седекия, когда воцарился, и одиннадцать лет царствовал в Иерусалиме, и делал он неугодное в очах Господа Бога своего.

**Он не смирился пред Иеремиею пророком, пророчествовавшим от уст Господних,** и отложился от царя Навуходоносора, взявшего клятву с него именем Бога, - и сделал упругою шею свою и ожесточил сердце свое до того, что не обратился к Господу Богу Израилеву.

Да и все начальствующие над священниками и над народом много грешили, подражая всем мерзостям язычников, и сквернили дом Господа, который Он освятил в Иерусалиме. И посылал к ним Господь Бог отцов их, посланников Своих от раннего утра,

Потому что Он жалел Свой народ и Свое жилище. Но они издевались над посланными от Бога и пренебрегали словами Его, и ругались над пророками Его, доколе не сошел гнев Господа на народ Его, так что не было ему спасения. И Он навел на них царя Халдейского, -

И тот умертвил юношей их мечом в доме святыни их и не пощадил ни юноши, ни девицы, ни старца, ни седовласого: все предал Бог в руку его. И все сосуды дома Божия, большие и малые, и сокровища дома Господня, и сокровища царя и князей его, все принес он в Вавилон.

И сожгли дом Божий, и разрушили стену Иерусалима, и все чертоги его сожгли огнем, и все драгоценности его истребили. И переселил он оставшихся от меча в Вавилон, и были они рабами его и сыновей его,

До воцарения царя Персидского, доколе, во исполнение слова Господня, сказанного устами Иеремии, земля не отпраздновала суббот своих. Во все дни запустения она субботствовала до исполнения семидесяти лет (2.Пар.36:5-21).

**Во-первых:** Иеремии, по повелению царя Навуходоносора, данного им его телохранителю Навузардану, была предложена защита, от Иудейского царя, и от его князей, которые хотели убить его.

**Во-вторых:** Иеремии дано было царское пропитание, и полная свобода, оставаться в Иерусалиме или же последовать за пленёнными Израильтянами в Вавилон, в достоинстве привилегированного гражданина Вавилонской империи.

Имя же, Вавилонского царя «Навуходоносор» означает – Нево сохрани права наследования.

Нево – это Вавилонский бог, которого Вавилоняне почитали покровителем науки, искусства и письма.

Имя этого божества обязано горе Нево, с вершины которой Бог, показал Аврааму, великолепную панораму на Палестину. С этой же горы Господь, показал Моисею, землю обетованную.

Под именем Вавилонского божества «Нево» просматривается – образ поклонения собственным разумным возможностям, что можно видеть из свидетельства самого царя Навуходоносора, который хотя и признавал над собою власть Бога Израилева, одновременно продолжал упиваться возможностями своего ума.

\*Расхаживая по царским чертогам в Вавилоне, царь сказал: это ли не величественный Вавилон, который построил я в дом царства силою моего могущества и во славу моего величия! (Дан.4:26,27).

Разрушение храма Соломонова Навузарданом, начальником телохранителей царя Навуходоносора, носило уникальный характер, который выражался в том, что разрушение этого храма, являлось, для Вавилонского царя Навуходоносора, повелением Всевышнего.

Таким образом, Вавилонский царь Навуходоносор, и Навузардан, начальник его телохранителей – являлись исполнителями воли Бога, и в отличие от царя Иудейского и его князей они относились, как к Богу Израилеву, так и к пророку Иеремии с трепетным почтением.

Это видно из молитвы Вавилонского царя Навуходоносора, в которой он, после исполнения над ним повеления Бодрствующих, и по приговору Святых, наконец-то перестал упиваться способностями своего ума, и признал над собою неоспоримую власть Ума Бога Всевышнего, в лице пророка Даниила, которого он назвал Валтасаром

\*Повелением Бодрствующих это определено, и по приговору Святых назначено, дабы знали живущие, что Всевышний владычествует над царством человеческим, и дает его, кому хочет, и поставляет над ним уничиженного между людьми". Такой сон видел я,

Царь Навуходоносор; а ты, Валтасар, скажи значение его, так как никто из мудрецов в моем царстве не мог объяснить его значения, а ты можешь, потому что дух святаго Бога в тебе (Дан.4:14,15).

**Бодрствующий и Святой** – это два имени из пятидесяти имён Бога, участвующие в защите суверенных прав Его Ума, Которым обладают Отец, Сын, и Святой Дух, во главе Которых стоит Бог Отец.

Сочетание этих двух имён Бога, указывают на тот фактор, что Бог, бодрствует в храме нашего тела, над Словом Своим, которое мы сокрыли в сердце своём, чтобы оно исполнилось в указанное Им время, в храме нашего тела, в котором образ царя Вавилонского Навуходоносора, представлял функции нашего разума, посредством которого управлялось наше тело.

А посему, чтобы соработать с этими двумя именами Бога Всевышнего – нам необходимо бодрствовать в молитве, что на практике означает: чтобы при исповедании Веры Божией, мы не повреждаем слова Божия, как это делают многие, искажая смысл Слова Божия, и приписывая своему уму регалии Бога.

\*По окончании же дней тех, я, Навуходоносор, возвел глаза мои к небу, и разум мой возвратился ко мне; и благословил я Всевышнего, восхвалил и прославил Присносущего, Которого владычество - владычество вечное, и Которого царство - в роды и роды. И все, живущие на земле, ничего не значат;

По воле Своей Он действует как в небесном воинстве, так и у живущих на земле; и нет никого, кто мог бы противиться руке Его и сказать Ему: "что Ты сделал?" Ныне я, Навуходоносор, славлю, превозношу и величаю Царя Небесного, Которого все дела истинны и пути праведны, и Который силен смирить ходящих гордо (Дан.4:31-34).

В отличие от царя Иудейского и его князей – царь Навуходоносор и Навузардан, начальник его телохранителей, глубоко верили и трепетали пред Богом Израилевым. И, повинуясь пророческим словам пророка Иеремии – разрушили храм Соломонов.

Пленив сынов Израилевых, по слову пророка Иеремии – Навуходоносор привел их в Вавилон. И, избрав из них молодых юношей из царского и княжеского рода, поставил Даниила, владычествовать над своим дворцом, а Ананию, Мисаила и Азарию, он по просьбе Даниила, поставил над всею страной.

И, назвал Даниила – Валтасаром, что означает – да хранит Бог царя, а Ананию, Мисаила и Азарию, назвал – Седрахом, Мисахом и Авденаго – имена, которых содержали в себе функции солнца, луны, и звёзд.

При этом, прежде чем, разрушить храм, они руками священников храма, вынесли все священные сосуды храма, и с особенным трепетом и бережностью, доставили их в Вавилон, поместив их, в царской сокровищнице на сохранение доколе, по словам Иеремии, не окончатся семьдесят лет, и земля не отпразднует суббот своих.

Священники, несущие ответственность за назначение храма – призванием, которых было, привести к субботнему покою избранную Богом землю, чтобы она могла облечь своим покоем наследников этой земли, извратили свои пути пред Богом, и не могли привести, избранную Богом землю, к покою. А следовательно, и не могли доставить покоя, жителям этой земли.

И, тогда Бог, повелел Вавилонскому царю Навуходоносору, разрушить храм, пленить народ Израильский, и переселить их в Вавилон, чтобы они были рабами его сыновей, до времени воцарения царя Персидского, доколе, во исполнение слова Господня, сказанного устами пророка Иеремии, земля не отпразднует суббот своих.

\***В пятый месяц, в седьмой день месяца**, то есть в девятнадцатый год Навуходоносора, царя Вавилонского, пришел Навузардан, начальник телохранителей, слуга царя Вавилонского, в Иерусалим и сжег дом Господень и дом царя,

И все домы в Иерусалиме, и все домы большие сожег огнем; и стены вокруг Иерусалима разрушило войско Халдейское, бывшее у начальника телохранителей (4.Цар.25:8-10).

Учитывая, что закон Моисеев, в храмовом служении, и во всех событиях, связанных с Израилем – представлял образы будущего и тень будущих благ, а не образ самих вещей: встаёт вопрос:

**1.** Что следует разуметь, под образом разрушенного храма Соломонова, из-за существования которого, избранная Богом земля, обетованная Аврааму, Исааку, Иакову, и их потомкам по вере, лишена была возможности праздновать свои субботы?

**2.** Что следует разуметь, под образом древа жизни, в составляющей плод пятого месяца, в плоде нашего духа, дающего возможность, избранной Богом земле, обетованной избранному Богом народу, праздновать свои субботы?

**3.** Кого в своём теле, следует разуметь под образом Навуходоносора и Навузардана, которые являлись исполнителями воли Бога Израилева, и трепетали пред Ним, и пред Его святыми пророками?

**4.** Что следует разуметь, под отрезком семидесяти лет, необходимых для празднования суббот, обетованной Богом земли Аврааму, Исааку, Иакову, и их потомкам по вере? При этом будем иметь в виду, что:

С одной стороны – если мы будем рассматривать это событие, вне нашего тела, и вне нашей причастности к Телу Христову, в лице избранного Богом остатка то, это не принесёт нам никакой пользы.

А, с другой стороны – мы немедленно пойдём в неверном направлении от пути истины, призванной привести нас к совершенству, которым обладает наш Небесный Отец.

И тогда, невозможно будет принести Богу плод правды, в достоинстве, составляющей плода древа жизни пятого месяца, который мог бы обнаружить себя, в нашей земле, в семидесяти годах празднования своих суббот.

А посему, в составляющей плода духа, принесённого деревом жизни, в пятый месяц священного года, мы будем рассматривать – семидесятилетнее празднование суббот, избранной Богом земли, для празднования которой, необходимо было разрушить храм Соломонов.

**Итак: вопрос первый:** что следует разуметь в нашем теле, под образом разрушенного храма Соломонова, из-за разрушения которого, избранная Богом земля в нашем теле, не имела юридического основания праздновать свои субботы?

Дело в том, что изначально храм Соломонов, в основании своего законодательства – представлял собою, образ служения осуждения, которое давало силу, царствующему греху, в лице нашего ветхого человека, который представляет собою в нашем теле, программное устройство падшего херувима. Как написано:

\*Жало же смерти – грех; а сила греха – закон (1.Кор.15:56).

А посему, до тех пор, пока в нашем теле, не будет упразднено служение осуждения, путём разрушения храма Соломонова, представляющего в нашем теле, образ державы смерти, в достоинстве законодательства Моисея, которое обнаруживает в нашем теле грех, и даёт ему силу, царствовать над нами, в лице нашего ветхого человека, переданного нам через суетное семя отцов.

В таком состоянии, почва нашего сердца, представленная в образе, избранной Богом земли, не сможет праздновать свои субботы, представленные в клятвенных обетованиях Бога для нашего тела.

Исходя, из такой предпосылки, под образом храма Соломонова, мы будем рассматривать, в своём теле – состояние нашего сердца, поставленного в зависимость от закона Моисеева.

Нам доподлинно известно, что родившись от благовествуемого семени слова истины, мы тот час, не становимся людьми духовными или же, совершенными, как совершен Отец наш Небесный, - но продолжаем жить по плоти, полагая при этом, что живём по духу.

А, это означает, что мы пребываем в состоянии младенчества, которое является благоприятной средой, для пребывания и развития, в нашем теле власти, царствующего греха, в лице ветхого человека, носителя программы падшего херувима.

И, тогда страсти греховные, обнаруживаемые законом Моисея, действуют в членах наших, чтобы приносить плод смерти.

Как написано: \*Ибо, когда мы жили по плоти, тогда страсти греховные, обнаруживаемые законом, действовали в членах наших, чтобы приносить плод смерти (Рим.7:5).

Другими словами говоря несмотря на то, что наш дух, был возрождён от нетленного семени слова истины, в котором мы по благодати Божией, приняли в своём спасении оправдание по вере, даром –

Наша ветхая природа, в лице царствующего греха, живущего в нашем смертном теле которую, мы унаследовали от греховного семени наших отцов, не претерпела, никакого изменения.

Потому, что оправдание, принятое нами – даровано было нам в формате семени или же, в формате залога. И, чтобы получить оправдание, дарованное нам в формате залога, в свою собственность, в формате плода правды, взращенного в образе дерева жизни;

Его необходимо было пустить в оборот или же посеять, самих себя, в смерти Господа Иисуса Христа, чтобы взрастить дарованное нам оправдание, в плод правды, в предмете древа жизни, приносящего плод свой, в двенадцати месяцах священного года.

У пророка Исаии, образ священного года, в котором древо жизни, приносит двенадцать раз плоды, дающие на каждый месяц плод свой – называется годом искупленных или же, летом Господним благоприятным, сопряжённым с днём мщения.

\*Ибо день мщения – в сердце Моем, и год Моих искупленных настал (Ис.63:4).

День мщения, подразумевает собою разрушение в нашем теле храма Соломонова, в формате служения осуждения или же, упразднение состояния младенчества, которое обнаруживает себя, в нашей душевности, в которой мы не способны принимать откровения, исходящие от Святого Духа, в словах посланников Бога.

Отсюда следует, чтобы наша земля, в достоинстве доброй почвы, обуславливающей состояние нашего доброго сердца, могла бы отпраздновать свои субботы – необходимо было произвести мщение Господне, состоящее в разрушении храма Соломонова, представляющего в нашем теле – державу смерти.

И, такое разрушение, призвано происходить путём оставления младенчества, в котором мы колебались и увлекались всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения.

Как написано: \*Дух Господа Бога на Мне, ибо Господь помазал Меня благовествовать нищим, послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение и узникам открытие темницы, проповедовать лето Господне благоприятное

И день мщения Бога нашего, утешить всех сетующих, возвестить сетующим на Сионе, что им вместо пепла дастся украшение, вместо плача - елей радости, вместо унылого духа - славная одежда, и назовут их сильными правдою, насаждением Господа во славу Его (Ис.61:1-3).

Исходя, из этого и многих других мест Писания следует, что образом доброй земли, в нашем теле, призванной отпраздновать свои субботы, в семидесяти годах – является добрая почва нашего сердца, в которой мы взрастили семя Царства Небесного, в древо жизни, дающее на каждый месяц плод свой.

А, образом храма Соломонова, в нашем теле – является состояние нашего сердца, не имеющего ещё в себе, благодати Божией, воцарённой в нём посредством праведности нашей веры.

Так, как благодать Христова, призвана воцариться в нашем добром сердце, не через залог оправдания, выраженного в семени Царства Небесного, а через плод правды, взращенный в нашем сердце, из семени оправдания в древо жизни, призванное представлять в нашем теле Царство Небесное, в достоинстве державы жизни.

\*Дабы, как грех царствовал к смерти, так и благодать воцарилась через праведность к жизни вечной Иисусом Христом, Господом нашим (Рим.5:21).

И, чтобы разрушить состояние нашей душевности, разрушение которой в нашем теле, представляет образ разрушенного храма Соломонова, открывающей для нас вхождение в субботу Господню –

Нам необходимо, в смерти Господа Иисуса, законом умереть для закона, чтобы жить для Умершего за нас и Воскресшего. А, это означает – в смерти Господа Иисуса, умереть для своего народа; для дома своего отца; и для растлевающих вожделений своей души.

А посему, с одной стороны - под образом, избранной Богом земли, мы продолжаем рассматривать суть доброй почвы нашего сердца.

А, с другой стороны - образ нашего тела, в качестве храма Господня, в котором пребывает Христос, и который облечён во Христа.

И, чтобы лучше рассмотреть и понять суть образа, доброй почвы нашего сердца, в храме нашего тела, представленного в избранной Богом земле, нам следует рассматривать её в границах завета, между Богом и нами, в восьми составляющих, хотя их и больше.

**1. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова – это образ Христа, живущего в нашем сердце, чрез Которого всё начало быть, и без Которого ничто не начало быть, что начало быть.

Как написано: \*В начале было Слово (Логос – Мысль), и Слово (Логос – Мысль) была у Бога, и Слово (Логос – Мысль) было Бог. Оно (Рема – семя Слово) было в начале у Бога. Все чрез Него (Рема – семя Слово) начало быть, и без Него (Рема – семя Слово) ничто не начало быть, что начало быть (1.Ин.1:1-3).

\*В начале была информационная программа, в формате Мысли, и эта информационная программа, в формате Мысли, была у Бога, и обуславливала Сущность Бога. Всё же начало быть через Мысль Бога, выраженную в семени Его Слова, и без этого семени Слова, ничто не начало быть, что начало быть.

Семя Слова, исходящее из Уст Бога, в устах посланников Бога, возродило нас от Бога, и сделало нас родом Божиим. При условии нашего взаимного хотения или же желания.

Как написано: \*Восхотев, родил Он нас словом истины, чтобы нам быть некоторым начатком Его созданий (Иак.1:18).

Учитывая, что сам по себе формат, в семени оправдания – это залог, который может стать нашей собственностью, только во взращенном из этого семени плода праведности – наше возрождение от семени слова истины, не делает в одночасье почву нашего сердца доброй.

А, следовательно, и праздновать свои субботы, в семидесяти годах, наша земля, в таком состоянии не может, и не способна.

А посему, говоря о избранной Богом земле, Писание имеет в виду тела только тех людей, которые являются воинами молитвы, отвечающие требованиям живой веры Авраама, Исаака, и Иакова.

**2. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова, которая обетована Аврааму, Исааку, Иакову и их потомкам по вере, в лице воинов молитвы – это образ святыни Господней или же, образ Его собственности.

Как написано: \*Землю не должно продавать навсегда, **ибо Моя земля**: вы пришельцы и поселенцы у Меня (Лев.25:24).

Живя в своём теле, которое Бог рассматривает Своей землёй, мы призваны жить в нашем теле, как пришельцы и поселенцы, доколе нашей земле будет доставлено субботство, которое станет обоюдным и вечным покоем, как для Бога, так и для избранного Им человека.

\*Ибо земля, в которую ты идешь, чтоб овладеть ею, не такова, как земля Египетская, из которой вышли вы, где ты, посеяв семя твое, поливал ее при помощи ног твоих, как масличный сад;

Но земля, в которую вы переходите, чтоб овладеть ею, есть земля с горами и долинами, и от дождя небесного напояется водою, - земля, о которой Господь, Бог твой, печется: очи Господа, Бога твоего, непрестанно на ней, от начала года и до конца года (Вт.11:10-12).

**Избранная Богом земля**:

Это - собственность Бога.

Святыня Бога.

Покой Бога.

Суббота Господня.

Избранный Богом остаток.

**3. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова – обнаруживает себя в нашей причастности к Телу Христову, в лице избранного Богом остатка.

Как написано: \*И вы – Тело Христово, а порознь – члены (1.Кор.12:27).

При этом следует иметь в виду, что собрание святых, может называться Телом Христовым, только при одном условии, если в этом собрании присутствует порядок Божественной теократии, присущий порядку Царства Небесного, в котором во главе собрания стоит человек, посланный Богом, а не человек, которого мы выбрали путём омерзительного для Бога демократического большинства.

**4. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова – это почва доброго сердца человека, в образе Эдемского сада, насаженного в соработе Бога с человеком, для молитвенного общения Бога с человеком.

\*И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою. И насадил Господь Бог рай в Едеме на востоке, и поместил там человека, которого создал.

И произрастил Господь Бог из земли всякое дерево, приятное на вид и хорошее для пищи, и дерево жизни посреди рая, и дерево познания добра и зла (Быт.2:7-9).

Исходя, из того, что Бог создав человека, наделил его суверенным правом на обладание землёй – Бог не мог насаждать сад на земле, без сотрудничества с человеком, который будет местом Его общения с человеком или местом поклонения человека Богу.

\*И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня; и скрылся Адам и жена его от лица Господа Бога между деревьями рая (Быт.3:8).

**5. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова, которая обетована Аврааму, Исааку, Иакову и их потомкам по вере, в лице воинов молитвы – это образ нашей совести, в которую внесено законодательство Бога, в достоинстве начальствующего учения Христова, обращающего наше доброе сердце, в достоинство мудрого сердца.

\*И вот, Я в сердце всякого мудрого вложу мудрость, дабы они сделали все, что Я повелел тебе (Исх.31:6).

Человек, обладающий мудрым сердцем – это человек, очистивший сердце своё от мёртвых дел, и запечатлевший в своей совести неповреждённую истину, в формате начальствующего учения Христова, что дало Богу основание послать в сердце такого человека Святого Духа, в качестве Господа и Господина его жизни, Который будет представлять в сердце человека формат такой мудрости, которая будет раскрывать значимость формата мудрости, состоящего в истине неповреждённого учения Христова. Как написано:

\*Вот, Ты возлюбил истину в сердце и внутрь меня явил мне мудрость (Пс.50:8).

Наличие двух форматов мудрости, в сердце человека, в достоинстве истины, начальствующего учения Христова, и Святого Духа, открывающего истину в сердце, возводят наше естество, в статус воина молитвы, в достоинстве царя, священника, и пророка.

Наличие двух форматов мудрости, в сердце человека, в достоинстве истины, начальствующего учения Христова, и Святого Духа, открывающего истину в сердце, возводят наше естество, в статус воина молитвы, в достоинство царя, священника, и пророка.

**6. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова, которая обетована Аврааму, Исааку, Иакову и их потомкам по вере, в лице воинов молитвы – это образ завета вечного, в достоинстве субботы Господней, призванной служить знамением между Богом и сынами Израилевыми, в лице воинов молитвы изо всякого народа, языка и племени на веки.

\*И пусть хранят сыны Израилевы субботу, празднуя субботу в роды свои, как завет вечный; это - знамение между Мною и сынами Израилевыми на веки, потому что в шесть дней сотворил Господь небо и землю, а в день седьмой почил и покоился (Исх.31:16,17).

**7. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова, которая обетована Аврааму, Исааку, Иакову и их потомкам по вере, в лице воинов молитвы – это образ обетования, состоящего в воздвижении державы нетления в нашем теле, относящегося к преддверию нашей надежды.

\*Посему вот, и Я увлеку ее, приведу ее в пустыню, и буду говорить к сердцу ее. И дам ей оттуда виноградники ее и долину Ахор, в преддверие надежды; и она будет петь там, как во дни юности своей и как в день выхода своего из земли Египетской.

И будет в тот день, говорит Господь, ты будешь звать Меня: "муж мой", и не будешь более звать Меня: "Ваали". И удалю имена Ваалов от уст ее, и не будут более вспоминаемы имена их.

И заключу в то время для них союз с полевыми зверями и с птицами небесными, и с пресмыкающимися по земле; и лук, и меч, и войну истреблю от земли той, и дам им жить в безопасности.

И обручу тебя Мне навек, и обручу тебя Мне в правде и суде, в благости и милосердии. И обручу тебя Мне в верности, и ты познаешь Господа. И будет в тот день, Я услышу, говорит Господь, услышу небо, и оно услышит землю, и земля услышит хлеб и вино и елей;

А сии услышат Изреель. И посею ее для Себя на земле, и помилую Непомилованную, и скажу не Моему народу: "ты Мой народ", а он скажет: "Ты мой Бог!" (Ос.2:14-23).

**8. Избранная Богом земля**, в образе нашего тела, искупленного в Крови креста Христова, которая, обетованная Аврааму, Исааку, Иакову и их потомкам по вере, в лице воинов молитвы – это состояние, атмосфера, и характер образа новой земли, на которой будет жить, избранный Богом остаток во веки и веки.

\*И произведу от Иакова семя, и от Иуды наследника гор Моих, и наследуют это избранные Мои, и рабы Мои будут жить там. И будет Сарон пастбищем для овец и долина Ахор - местом отдыха для волов народа Моего, который взыскал Меня.

А вас, которые оставили Господа, забыли святую гору Мою, приготовляете трапезу для Гада и растворяете полную чашу для Мени, - вас обрекаю Я мечу, и все вы преклонитесь на заклание:

Потому что Я звал, и вы не отвечали; говорил, и вы не слушали, но делали злое в очах Моих и избирали то, что было неугодно Мне. Посему так говорит Господь Бог: вот, рабы Мои будут есть,

А вы будете голодать; рабы Мои будут пить, а вы будете томиться жаждою; рабы Мои будут веселиться, а вы будете в стыде; рабы Мои будут петь от сердечной радости, а вы будете кричать от сердечной скорби и рыдать от сокрушения духа.

И оставите имя ваше избранным Моим для проклятия; и убьет тебя Господь Бог, а рабов Своих назовет иным именем, которым кто будет благословлять себя на земле, будет благословляться Богом истины; и кто будет клясться на земле,

Будет клясться Богом истины, - потому что прежние скорби будут забыты и сокрыты от очей Моих. Ибо вот, Я творю новое небо и новую землю, и прежние уже не будут воспоминаемы и не придут на сердце. А вы будете веселиться и радоваться вовеки о том,

Что Я творю: ибо вот, Я творю Иерусалим веселием и народ его радостью. И буду радоваться о Иерусалиме и веселиться о народе Моем; и не услышится в нем более голос плача и голос вопля. Там не будет более - малолетнего и старца,

Который не достигал бы полноты дней своих; ибо столетний будет умирать юношею, но столетний грешник будет проклинаем. И буду строить домы, и жить в них, и насаждать виноградники и есть плоды их. Не будут строить,

Чтобы другой жил, не будут насаждать, чтобы другой ел; ибо дни народа Моего будут, как дни дерева, и избранные Мои долго будут пользоваться изделием рук своих.

Не будут трудиться напрасно, и рождать детей на горе; ибо будут семенем, благословенным от Господа, и потомки их с ними. И будет, прежде нежели они воззовут, Я отвечу;

Они еще будут говорить, и Я уже услышу. Волк и ягненок будут пастись вместе, и лев, как вол, будет есть солому, а для змея прах будет пищею: они не будут причинять зла и вреда на всей святой горе Моей, говорит Господь (Ис.65:9-25).

Подводя итог, определению земли Израилевой, празднующей в семидесяти годах свои субботы следует:

Что земля Израилева – представляет собою наши тела, усыновлённые искуплением Христовым, изо всякого колена и языка, и народа и племени, в которых Святой Дух соделал нас царями и священниками Богу; и мы будут царствовать на земле Отк.5:9,10.