***Сопровождение к десятинам: 10.19.25. Воскресение 12:00 P.М.***

*Если хочешь обратиться, Израиль, говорит Господь, ко Мне обратись; и если удалишь мерзости твои от лица Моего, то не будешь скитаться.*

*И будешь клясться: "жив Господь!" в истине, суде и правде; и народы Им будут благословляться и Им хвалиться. (Иер.4:1, 2).*

Какую цену необходимо заплатить, чтобы обладать правом – обращаться к имени Бога?

**Цена за право обращаться к имени Бога.**

**1.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в отречении от своих снов, в пользу памяти дел Божиих:

*Думают ли они довести народ Мой до забвения имени Моего посредством снов своих, которые они пересказывают друг другу, как отцы их забыли имя Мое из-за Ваала? (Иер.23:27).*

**2.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в плате, которую мы призваны заплатить за успокоение Бога в нас:

*Иисус сказал ему: лисицы имеют норы, и птицы небесные - гнезда; а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову (Лк.9:58).*

**3.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в том, когда имя Бога святится в наших молитвах:

*Молитесь же так: Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое (Мф.6:9).*

**4.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в почтении и благоговении пред Богом:

*Сын чтит отца и раб - господина своего; если Я отец, то где почтение ко Мне? и если Я Господь, то где благоговение предо Мною? говорит Господь Саваоф вам, священники, бесславящие имя Мое. Вы говорите: "чем мы бесславим имя Твое?"*

*Вы приносите на жертвенник Мой нечистый хлеб, и говорите: "чем мы бесславим Тебя?" - Тем, что говорите: "трапеза Господня не стоит уважения" (Мал.1:6-7).*

**5.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в осторожном отношении к святыням Господним:

*Скажи Аарону и сынам его, чтоб они осторожно поступали со святынями сынов Израилевых и не бесчестили святаго имени Моего в том, что они посвящают Мне. Я Господь (Лев.22:2).*

**6.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в исповедании своей веры в Сына Божия перед человеками:

*Сказываю же вам: всякого, кто исповедает Меня пред человеками, и Сын Человеческий исповедает пред Ангелами Божиими. Ибо кто постыдится Меня и Моих слов, того Сын Человеческий постыдится, когда приидет во славе Своей и Отца и святых Ангелов*

*(Лк.12:8; 9:26).*

**7.** Цена за право обращаться к имени Бога – состоит в показании любви к имени Бога:

*Призри на меня и помилуй меня, как поступаешь с любящими имя Твое (Пс.118:132).*

***10.19.25 Воскресение 12:00 pm***

***Эпиграф к исследованию Слова Божьего:***

При исследовании нашего нетленного наследия, состоящего в нашем небесном жилище, в славе нашего нетленного нерукотворного тела, которое с одной стороны - будет являться вечной Субботой Бога и вечным жилищем Бога, в котором Бог успокоится от всех дел Своих.

Мы стали исследовать – что необходимо предпринять, со своей стороны, чтобы быть вовлечённым к созиданию нашего славного нерукотворного тела, чтобы получить:

***Право на власть, отложить прежний образ жизни,***

***чтобы облечь свои тела в новый образ жизни.***

Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Для выполнения этой повелевающей и чрезвычайной по своему статусу заповеди, определяющей наше вовлечение к созиданию нашего нерукотворного человека, в праве на власть, совершать спасение нашей души и усыновление нашего тела –

Задействованы три повелевающих, основополагающих и судьбоносных требований, превосходящих наше разумение. Это:

**1.** Отложить.

**2.** Обновиться.

**3.** Облечься.

Именно с этого места Писания, мы начинаем своё восхождение к нашему изначальному призванию, показать в своей вере Божеское естество Христа в царской добродетели, которую мы призваны доставлять к царскому столу нашего Небесного Отца.

Отложить, обновиться, облечься.

Именно, отсюда мы начинаем свое восхождение, или же строительство нашей стены, нашего молитвенного храма, когда мы устроили себя в молитвенный дом.

В определённом формате насколько это позволил нам Бог, исходя из меры нашей веры, мы рассмотрели свой судьбоносный процесс, в первых двух требованиях, и остановились на третьем требовании.

Какие условия необходимо выполнить, чтобы посредством уже нашего обновлённого мышления, начать процесс облечения самого себя, в полномочия славы своего нового человека, созданного по Богу во Христе Иисусе в праведности и святости истины?

Новый человек, созданный по Богу в праведности и святости истины, называется здесь «умом моим служу закону Божию». А плоть, которую мы сняли, или ветхий образ жизни, мы не можем теперь служить закону греха, но она все равно остается, как музейный экспонат.

На нее будут смотреть и говорить: «вот это раньше служило греху». Но оно не служит напрямую сейчас, а когда-то служило. А теперь остается, как музейный экспонат.

И для ответа на имеющиеся требования, по вдохновению Святого Духа, мы взяли за основание одно уникальное по своему содержанию иносказание, которым является 17 псалом Давида, где Дух Святой, показывает нам, как мы призваны соработать молитвой веры, с именем Бога Эль-Элион или же Всевышний.

Все, что нам Бог дает, чтобы с Ним работать – нужна молитва. Без молитвы мы не сможем работать с тем материалом, который дал нам Бог.

Он дал нам много истин, много обетований, и каждое обетование, которое мы воспринимаем, будет делать нас причастниками Божеского естества. Но для того, чтобы это произошло, надо каким-то образом соработать с Ним.

И есть истины, которые показывают, как соработать с Ним, чтобы обратить свое естество или же нашего внутреннего человека в образ Сына Божия, в Его естество.

**1. Часть – определяет жертвенник Господень,** который состоит в состоянии сердца Давида. То есть эта цель, которая должна стоять перед нами, и мы должны эту цель преследовать. И мы знаем, речь идет о нашем небесном теле, которое сейчас находится в нашем рукотворном теле.

**У нас находится небесное тело, или же у нас находится вечность внутри.** **И это надо просто знать.** Почувствовать мы не можем, потому что мы уже отложили чувства. Ведь до этого мы исходили из чувств, «я чувствую, я не чувствую».

Вот это мы как раз и отложили. Плоть – это чувства, которые реагировали на то или другое. Но мы все это отложили и стали соработать с информацией, которую заложили внутрь себя. И теперь эти прежние чувства находятся в нас, как экспонат.

Да, они раньше руководили нами, они диктовали свои желания нашему уму, а наш ум находился у них как слуга, и бегал, чтобы как-то это удовлетворить, потому что чувства требовали. А теперь плоть больше ничего не требует. Мы отложили прежний образ жизни ветхого человека.

**2. Часть в этом иносказании** – раскрывает предмет жертвоприношения, в характере правового статуса молитвы, которая будет как раз отвечать жертвеннику. Та цель, которая будет у жертвенника, об этом мы будем молиться.

Мы не будем ставить другие цели, хотя они и будут, но они никогда не будут первостепенными. Допустим, у нас много есть нужд, на которые Бог хотел бы ответить, но их нельзя ставить первостепенными, и нельзя ставить их от своего имени, и нельзя привязывать себя к этим молитвенным предметам.

Когда мы привязываем себя к Богу, то очень многие вещи, которые мы вдруг увидим – мы согласимся с Богом, что это Он допустил в нашу жизнь, и нам надо достойно показать, что и **в этом состоянии для нас Христос является всё во всём!** А не просто наше здоровье, наше обеспечение и вольготный образ жизни или еще что-то.

Бог допускает эти вещи. И это больно, когда мы сами себе доставляем боль через молот и зубило, и сами выделываем из этого живого куска образ Божий.

**3. Часть в этом иносказании** – но только в эпическом жанре, описывает саму молитвенную битву, которая происходит в сферах четвёртого измерения, и находится за гранью нашего постижения.

Итак, в определённом формате мы рассмотрели первую часть, состоящую в устроении самого себя в жертвенник Господень, и остановились на рассматривание второй части.

В Писании более 80% посвящено именно жертвоприношению, а не жертвеннику. Жертвенник семь дней освящали, а потом всю жизнь на нём приносили жертвоприношение. И как только жертвоприношение касалось жертвенника, оно становилось святым, а до этого оно не было святым.

Притом, на этот жертвенник можно приносить только чистое. К примеру, вот, стадо овец, и нам надо принести какую-то овцу. Все овцы чистые, но нет ни одной святой. Но как только мы, отделяем какую-то овцу для жертвы, она называется - святой, отделённой для Бога**.**

Обычно этих отделённых для жертвоприношения животных, их не сразу не приносили в жертву. Они должны были три дня томиться, им не давали ни есть, ни пить. И только потом приносили их в жертву на этом жертвеннике, чтобы показать, на этой жертве, как страдал Христос.

Число восемь, которое привёл Давид, а он привёл восемь имён, и он хорошо знал эти имена, он знал, что в них заложено.

Потому что, если мы не знаем, что это имя означает, мы не будем в молитве говорить Богу, кто Он. А если говорим и не знаем, то это огорчает Бога.

Эти славные имена Бога дают нам законное право спасти свою душу и усыновить своё рукотворное тело. И в оный день, Бог облечёт нас в воскресение Христово в славу нашего нерукотворного тела!

Итак, в значимости имен Бога мы призваны познавать Бога, так как именно в именах Бога раскрывается Его характер и наше нетленное наследие, приготовленное Богом для Своих детей.

Познание и исповедание полномочий, которые содержались в сердце Давида, в восьми именах Бога Эль-Элион, позволили Давиду возлюбить и призвать достопоклоняемого Господа, чтобы спастись от своих врагов.

Если мы не знаем этих имен Бога, то мы и любить Его не сможем. Мы будем пытаться любить Бога своими чувствами, теми чувствами, о которых сказано, они призваны служить закону греха. Ведь сегодня верующие пытаются этими чувствами любить друг друга, любить Бога, вот этой плотью, чувствами.

А эти чувства служили закону греха. Наши физические чувства служили закону греха. И мы им подчинялись. Но теперь мы подчиняемся закону Божию, а чувствам больше не подчиняемся.

А если подчиняемся, тогда мы просто – сыны погибели. А Богу, познание и исповедание истины, раскрывающей полномочия Его имен в сердце Давида, дает юридическое основание задействовать полномочия Своих имен в битве против врагов Давида.

Возлюблю Тебя, Господи, Крепость моя! Господь – Твердыня моя и Прибежище мое, Избавитель мой, Бог мой, - Скала моя; на Него я уповаю; Щит мой, Рог спасения моего и Убежище мое. Призову достопоклоняемого Господа и от врагов моих спасусь (Пс.17:1-4).

**1.** Господи – Ты Крепость моя!

**2.** Господи – Ты Твердыня моя!

**3.** Господи – Ты Прибежище мое!

**4.** Господи – Ты Избавитель мой!

**5.** Господи – Ты Скала моя; на Него я уповаю!

**6.** Господи – Ты Щит мой!

**7. Господи – Ты Рог спасения моего!**

**8.** Господи – Ты Убежище мое!

Насколько это позволил нам Бог, мы с вами уже рассмотрели шесть имён Бога Всевышнего, в достоинстве – Крепости, Твердыни, Прибежища, Избавителя, Живой Скалы, и Живого Щита. И остановились на исследовании, которое даёт нам способность, познать ещё одну священную и сакральную тайну в имени Бога «Рог».

В роге праведности представлен образ нашего вовлечения в формирование нашего нерукотворного тела. И, для этого процесса мы начали рассматривать четыре вопроса.

**1.** В каких делах, знамениях и образах, представлены характеристики, полномочий и свойств, которыми в Писании наделяется достоинство в имени Бога «Рог»?

**2.** Какие функции в отношениях Бога с человеком – призвано исполнять назначение могущества Божия, в Его имени «Рог»?

**3.** Какие условия, в предмете неукоснительных требований, нам необходимо выполнить, чтобы дать Богу основание, явить Себя в совершении нашего спасения и усыновления нашего тела могуществом Его славного имени «Рог»?

В определённом формате мы уже рассмотрели первые три вопроса, и остановились на рассматривании вопроса четвёртого.

**4. По каким признакам**, следует испытывать самого себя, на предмет того, что мы устроили себя в золотой жертвенник курения, из которого выходят роги его, дабы таким образом, дать Богу основание, для облечения нашего земного тела, в наше небесное жилище могуществом Его славного имени «Рог»?

Вопрос – почему мы взяли именно золотой жертвенник? Мы же устроили себя не только в золотой жертвенник? Мы устроили себя в дом Божий и во все принадлежности. Но почему мы взяли за основание золотой жертвенник курения?

Потому что у него есть удивительные четыре золотых рога, и эти рога обладают свойством **орла** летящего, свойством мудрости **человека,** свойством могущества **льва** и свойством **тельца.**

И они имеют голос. И вот Книга «Откровения» – это как раз результат этих четырех голосов, или же четырех рогов золотого жертвенника. Вот почему мы взяли этот жертвенник за основание! Если у нас есть этот золотой жертвенник, значит, у нас есть все храмовые принадлежности, которые являются составляющими нашего нерукотворного тела.

Итак, давайте продолжим рассматривать результаты голоса, исходящего от четырёх золотых рогов в нашем теле, в иносказаниях применительно причастности нашего тела к телу Христову.

Если наше тело не будет причастным к телу Христову, мы вообще не спасёмся. Мы спасаемся только за счёт того, что мы причастны к Телу Христову, через Христа, через Его Тело, через Его Церковь. И если люди игнорируют церковь и думают, что они сами как-то могут, то они игнорируют Самого Христа.

В начале последней седмины Даниила святым жаждущим слышания слова Божия, дано будет облечься в славу, своего нетленного царского тела,

В котором они в достоинстве - четырёх золотых рогов, призваны будут совершить Божий суд над великой блудницей, на поле Сына Человеческого, по всему лицу земли,

Чтобы все имеющие причастие к этому великому городу Вавилону, получили возмездие за то, что они ставили свой ум наравне с умом Божиим.

**Отк.22:4-6**. во фразе: один из семи Ангелов, у которых было семь чаш, наполненных семью последними язвами, показал Апостолу Иоанну, что будет происходить с новым и святым Иерусалимом на новом небе, и на новой земле. А, следовательно, и с каждым из тех святых, кто устроил себя в новый и святой город Иерусалим.

Все святые должны составлять этот город, и каждый отдельный из нас должен представлять этот город, и у него должны быть все атрибуты высочества и величия этого города.

И ничего уже не будет проклятого; но престол Бога и Агнца будет в нем, и рабы Его будут служить Ему. И узрят лице Его, и имя Его будет на челах их**…**

И ночи не будет там, и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог освещает их;

И будут царствовать во веки веков. И сказал мне: сии слова верны и истинны; и Господь Бог святых пророков послал Ангела Своего показать рабам Своим то, чему надлежит быть вскоре (Отк.22:4-6).

И, если в период тысячелетнего царства Христа и Его Церкви на земле, столетний грешник был проклинаем. То, на новом небе и на новой земле, на которой новый святой Иерусалим, будет центром служения Богу – ничего уже проклятого не будет в среде Иерусалима.

Но, престол Бога и Агнца, в достоинстве истины слова, исходящего из Уст Бога, будет в среде нового и святого Иерусалима, в лице избранного Богом остатка, устроивших себя в дом Господень, со всеми принадлежностями его**…**

Самое важное, чего добивались первые ученики Господа Иисуса, прося Его о том, чтобы увидеть Лицо Отца, избранный Богом остаток, в статусе нового святого Иерусалима – узрит Лицо Небесного Отца и имя Его будет на челах их. А, это означает, что их мысли, будут соответствовать мыслям Небесного Отца.

**А, фраза:** «И ночи не будет там, и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог освещает их»,

Говорит о том, что если в земном измерении, день сменялся ночью, и когда солнце заходило за горизонт, они зажигали светильники, то в измерении вечности нового неба и новой земли:

**1.** Несмотря на то, что не будет ночи – человек, не будет уставать, так как, энергия жизни от Бога, не будет в нём иссякать.

**2.** Человек, не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог будет освещать их светом Своего Лица.

Не слышно будет более насилия в земле твоей, опустошения и разорения - в пределах твоих; и будешь называть стены твои спасением и ворота твои - славою. Не будет уже солнце служить тебе светом дневным, и сияние луны - светить тебе; но Господь

Будет тебе вечным светом, и Бог твой - славою твоею. Не зайдет уже солнце твое, и луна твоя не сокроется, ибо Господь будет для тебя вечным светом, и окончатся дни сетования твоего (Ис.60:18-20).

А это говорит о том, что мы не будем видеть людей, как они мучатся в озере огненном, горящем огнём и серою. Но они согласно притче о богаче и Лазаре, будут вечно видеть нас и осознавать, что они потеряли, когда истинные поклонники Бога, были в глазах их, в положении Лазаря

**Следующая фраза**: «и будут царствовать во веки веков» означает, что сподобившиеся в измерении времени быть царями и священниками Богу, будут царями и священниками Богу, и на новом небе, и на новой земле, чтобы представлять волю Бога для множества спасённых людей, которых Он спас, как головню из огня…

«И сказал мне: сии слова верны и истинны; и Господь Бог святых пророков послал Ангела Своего показать рабам Своим то, чему надлежит быть вскоре (Отк.22:6).

Говорит о том, что тайна Книги Откровения – адресована рабам Господним, принадлежит рабам Господним, и может быть правильно понятой и воспринятой, только рабами Господними.

**Быть рабом Господним** – означает, быть желанным и добровольным рабом истины слова Божия, сокрытого в своём сердце.

Точно также, как Бог, становится желанным и добровольным Рабом Слова, исходящего из Его Уст, адресованного Своим рабам, над которым Он бодрствует в храме их тела, чтобы оно скоро исполнилось.

**Следующая фраза:** \*Се, гряду скоро: блажен соблюдающий слова пророчества книги сей (Отк.22:7).

Чтобы соблюдать слова пророчества Книги Откровения – необходимо, чтобы кто-то, из подобных Апостолам Христовым – истолковал иносказания слов пророчества Книги сей. А, чтобы вместить сие истолкование – необходимо быть рабом Господним.

При этом смысловое значение фразы: **«Се гряду скоро»,** адресованная к рабам Господним означает – **смотри и наблюдай знамения, связанные с Моим возвращением!**

**Следующая фраза:** \*Я, Иоанн, видел и слышал сие. Когда же услышал и увидел, пал к ногам Ангела, показывающего мне сие, чтобы поклониться ему; но он сказал мне: смотри, не делай сего;

Ибо я сослужитель тебе и братьям твоим пророкам и соблюдающим слова книги сей; Богу поклонись (Отк.22:8,9).

Ангел, один из семи, у которых было семь чаш, наполненных семью последними язвами, представляющий в этом видении собирательный образ полноты Христовой, в лице Апостолов и пророков Христовых, назвал себя со служителем Апостола Иоанна и братьям его пророкам, и соблюдающим слова книги сей.

Отсюда следует, когда Бог, через Своих Апостолов и пророков, будет открывать нам тайну иносказаний Книги Откровения, мы должны поклониться Богу, Который открыл им эту тайну для нас, чтобы мы могли исполнить слова пророчества Книги сей.

**Следующая фраза:** \*И сказал мне: не запечатывай слов пророчества книги сей; ибо время близко. Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его (Отк.22:10-12).

Несмотря на то, что слова, сказанные Ангелом запечатаны, так как были произнесены в формате иносказания, тем не менее фраза: «не запечатывай слов пророчества книги сей; ибо время близко», говорят о том, чтобы Апостол Иоанн, записавший все сии слова, передал их точно в той форме, в которой он услышал и увидел их. Как написано:

И, приступив, ученики сказали Ему: для чего притчами говоришь им? Он сказал им в ответ: для того, что вам дано знать тайны Царствия Небесного, а им не дано, ибо кто имеет (достоинство Моего ученика, тому дано будет и приумножится, а кто не имеет (достоинства Моего ученика), у того отнимется и то, что имеет; потому говорю им притчами,

То (не обладая достоинством Моего ученика) они видя не видят, и слыша не слышат, и не разумеют; и сбывается над ними пророчество Исаии, которое говорит: слухом услышите - и не уразумеете,

И глазами смотреть будете - и не увидите, ибо огрубело сердце людей сих и ушами с трудом слышат, и глаза свои сомкнули, да не увидят глазами и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и да не обратятся, чтобы Я исцелил их (Мф.13:10-15).

**Последующая фраза:** «Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще»:

**Во-первых** - говорит о том, чтобы человеку, пришедшему к Богу, и находящемуся среди наших собраний, делать неправду, ему необходимо быть неправедным, и чтобы ему осквернять себя добрыми на его взгляд делами – ему необходимо быть нечистым.

Что на практике означает, что такой человек, не очистив своё сердце от мёртвых дел, пытался творить добрые дела, которые не в Боге соделаны, и полагался на эти дела, что они принесут ему спасение.

А посему, фраза: «пусть ещё делает неправду, пусть ещё сквернится», говорит о том, что, пусть он наполняет меру своих отцов, чтобы созреть к жатве, которая будет его возмездием. Как написано:

Дополняйте же меру отцов ваших. Змии, порождения ехиднины! как убежите вы от осуждения в геенну? Посему, вот, Я посылаю к вам пророков, и мудрых, и книжников; и вы иных убьете и распнете, а иных будете бить в синагогах ваших и гнать из города в город;

Да придет на вас вся кровь праведная, пролитая на земле, от крови Авеля праведного до крови Захарии, сына Варахиина, которого вы убили между храмом и жертвенником. Истинно говорю вам, что все сие придет на род сей (Мф.23:32-36).

**Во-вторых** – фраза, сказанная в отношении праведников, которые по своему состоянию всегда святые: «праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще», говорит о том:

Что для того, чтобы творить правду – необходимо быть праведным или же иметь оправдание по вере во Христа Иисуса, которое пущено в оборот в смерти Господа Иисуса, и получено в Его воскресении, в собственность, в формате взращенного им плода правды.

И для того, чтобы освящаться – необходимо быть святым, по своему происхождению от Святого Бога, состоящему в рождении от святого семени слова истины.

Таким образом, фраза: «праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще» говорит о том, чтобы святой человек, творя сие, мог придти в меру полного возраста Христова, чтобы получить полную награду во Христе Иисусе, и с Христом Иисусом.

**Следующая фраза** 22 главы Книги Откровения – Бог провозглашает: Кем Он является для нас во Христе Иисусе; что Он сделал для нас во Христе Иисусе; и, что следует делать нам, чтобы наследовать всё то, что сделал для нас Бог, во Христе Иисусе.

Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний. Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами. А вне - псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду (Отк.22:13-15).

Эта фраза, говорит о том, что если мы, послушанием своей веры Вере Божией, оплодотворили себя семенем слова истины, в котором Бог, явился нашей Альфой, и если мы сохраним до конца веру и упование на Бога и на Его слово – тогда Бог, станет для нас Омегой или завершением нашего спасения, что означает - если Он дал силу зачать

И довести до родов, приятое нами обетование, то Он, даст силу, и родить или же, ввести нас в наследие, данного нам обетования.

Фраза: «А вне - псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду», говорит о том, что все те, которые находились в среде наших собраний:

Но не являли послушание своей веры, Вере Божией, в словах человека, облечённого, делегированными ему полномочиями отцовства Бога – это псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду, которые сами поставили себя, вне нового и святого Иерусалима.

Но Господь будет судить народ Свой и над рабами Своими умилосердится, когда Он увидит, что рука их ослабела, и не стало ни заключенных, ни оставшихся вне. Тогда скажет Господь:

Где боги их, твердыня, на которую они надеялись, которые ели тук жертв их и пили вино возлияний их? пусть они восстанут и помогут вам, пусть будут для вас покровом! Видите ныне, что это Я, Я - и нет Бога, кроме Меня: Я умерщвляю и оживляю, Я поражаю и Я исцеляю,

И никто не избавит от руки Моей. Я подъемлю к небесам руку Мою и говорю: живу Я во век! Когда изострю сверкающий меч Мой, и рука Моя приимет суд, то отмщу врагам Моим и ненавидящим Меня воздам; упою стрелы Мои кровью, и меч Мой насытится плотью, кровью убитых и пленных, головами начальников врага.

Веселитесь, язычники, с народом Его; ибо Он отмстит за кровь рабов Своих, и воздаст мщение врагам Своим, и очистит землю Свою и народ Свой! (Вт.32:36-43).

**В следующей фразе** 22 главы Книги Откровения, Святой Дух, открывает, кто послал Ангела, показывать сии видения Апостолу Иоанну; и из какого корня Он происходит, и что мы наследуем в происхождении от этого корня.

Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах. Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя (Отк.22:16).

Под фразой: «Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя, сокрыто, как наше наследие во Христе Иисусе, так и цена, за вхождение имеющегося наследия, состоящего в наследовании обетования, звезды светлой и утренней. Как написано:

Кто побеждает и соблюдает дела Мои до конца, тому дам власть над язычниками, и будет пасти их жезлом железным; как сосуды глиняные, они сокрушатся, как и Я получил власть от Отца Моего; и дам ему звезду утреннюю. Имеющий ухо слышать да слышит, что Дух говорит церквам (Отк.2:28)**…**

**Образом звезды светлой и утренней**, в нашем добром сердце – является свидетельство, состоящее в обетовании нашего нерукотворного тела, которое является гарантией, на восхищение в сретенье Господу на воздухе.

При одном условии, что мы имеем в нашем сердце истину, в формате пророческого слова, к которому мы обращаемся, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших,

И притом мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших, зная прежде всего то, что никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою.

Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым (2.Пет.1:19-21)**…**

Цена за право принять пророческое слово, в своё сердце, состоит в признании над собою власти слова, того человека, которого Бог, соделал Своими устами.

Образом же самого свидетельства – является плод, взращенный нами, в имени Мафусала или Мегер-Шах-База, прогоняющего смерть, которую мы унаследовали, по генетической линии, наших отцов по плоти.

Енох жил шестьдесят пять лет и родил Мафусала. И ходил Енох пред Богом, по рождении Мафусала, триста лет и родил сынов и дочерей.

Всех же дней Еноха было триста шестьдесят пять лет. И ходил Енох пред Богом; и не стало его, потому что Бог взял его (Быт.5:21-24).

Рассматривая смысловое значение этого события, под воздействием Святого Духа, Апостол Павел в имени, рождённого Енохом Мафусала узрел, что это и есть свидетельство того, что Енох угодил Богу.

Верою Енох переселен был так, что не видел смерти; и не стало его, потому что Бог переселил его. Ибо прежде переселения своего получил он свидетельство, что угодил Богу (Евр.11:5).

На практике свидетельство в плоде Мафусала, состояло в том, что в плоде Мафусала, в теле Еноха, была разрушена держава смерти, и на её месте, была воздвигнута держава жизни. В силу чего, тело Еноха, было облечено в нетление.

**Далее, во фразе** 22 главы Книги Откровения, Апостолу Иоанну, дано было услышать, что по поводу возвращения Христа за Своей невестой, говорит Святой Дух, и сама невеста.

И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром (Отк.22:17).

Исходя из начальной фразы: «И Дух и невеста говорят: прииди! И слышавший да скажет прииди!» следует: Если Святой Дух, в содружестве с невестой, причастие к которой имеет всякий слышавший, или всякий имеющий открытое сердечное ухо,

не будет призывать возвращение Господа Иисуса за Своей невестой, чтобы взять её от мира, в присутствии Своего Отца то, такой человек, не сможет наследовать утреннюю звезду. И, причина такой парадигмы или такого утверждения, состоит в том, что:

**Во-первых** – всё, что обещал нам Бог, мы не можем получить автоматически, если не попросим Его об этом с благодарением. В противном случае, наши суверенные права, были бы нарушены.

Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе (Флп.4:6,7).

**Во-вторых** – Бог, обязался исполнять наши молитвы, только в том случае, когда предмет нашей молитвы – является Его волей, которая сокрыта в нашем сердце, в формате истины слова, принятого нами, через человека, которого Бог, поставил лично над нами.

Ибо все обетования Божии в Нем "да" и в Нем "аминь", - в славу Божию, через нас (2.Кор.1:20).

**Следующая фраза**, 17 стиха 22 главы Книги Откровения: «Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берет воду жизни даром».

С одной стороны: говорит о том, что если человек, не будет разуметь пророчества Книги сей, то у него не будет ни жажды, ни желания, придти и получить воду жизни, на условиях дара благодати Божией.

Потому, что невозможно жаждать и желать того, чего мы не знаем, и того, о чём мы не слышали, и того, чего мы не вкусили.

А, с другой стороны: эта фраза, говорит о том, что если человек, не будет жаждать и желать, содержимого в Книге сей, то это будет означать, что он поставил себя, вне спасения, даруемого ему Богом.

**Следующая фраза:** \*И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей;

И если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в Книге жизни и в святом граде, и в том, что написано в книге сей (Отк.22:18,19).

На боящихся Бога - эти слова, наводят страх, приводят в трепет, и дисциплинируют их, чтобы при передачи сих откровений или при исполнении оных, ничего не прибавить, и ничего не убавить, от написанного в Книге сей.

В то время, как для людей, не имеющих страха Господня, которые заполонили собою наши собрания, прибавлять и убавлять, от пророчеств Книги сей, в пользу своих корыстных и амбициозных желаний – является их излюбленной пищей.

**Заключительная фраза Книги Откровения** \*Свидетельствующий сие говорит: ей, гряду скоро! Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе! Благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами. Аминь (Отк.22:20,21).

В этих заключительных словах Книги Откровения Иисус, как Свидетельствующий, ещё раз говорит: «ей, гряду скоро! Аминь». На что Апостол Иоанн, Ему отвечает: «Ей, гряди, Господи Иисусе!

И, за тем, обращаясь ко всем рабам Господним, говорит: «Благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами. **Аминь!**