02-24-2013

*Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный* (Мф.5:48).

***Призванные к совершенству*.**

Глагол **призывать** означает со стороны Бога приказывать, повелевать, со стороны человека **призвать** Бога означает слушать с тем, чтобы немедленно выполнить услышанное, один и тот же глагол, но в зависимости от того, кому он обращается или кем он обращается, имеет радикальное разное значение

Итак, следует сразу отметить, что данное повеление адресовано не погибающему миру, а спасённым, которые по степени своих отношений с Богом являются учениками или достоинством учеников

Эталоном же совершенства, на которое мы призваны равняться как ученики Господа, и к которому мы все призваны устремляться является совершенство нашего Небесного Отца, которое выражается в Его власти и в Его способности повелевать солнцу своему восходить над злыми и добрыми и посылать дождь на праведных и неправедных

*Да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных* (Мф.5:45).

Исходя из логической сути данной констатации быть совершенными как совершен Отец наш Небесный на практике означает, быть светом как для добрых, так и для злых и представлять Евангелие Христово как неправедным, так и праведным, то есть быть святым, а это означает быть отделённым от всего того, что является нечистым

И согласно Писания, разумеется, такое совершенство не может обретаться и даваться независимо от дел даром по благодати так как является наградой благодати, которая даётся за мужество и отвагу, то есть за подвиг веры, выраженный в оставлении младенчества

*Но вы пребыли со Мною в напастях Моих, и Я завещаваю вам, как завещал Мне Отец Мой, Царство, да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых* (Лк.22:28-30).

Согласно Писания совершенство в предмете Царства Небесного, которое призвано находиться в нас даётся нам в семени слова, которое призвано взращиваться в плоде нашего духа через исполнение определённого Божественного порядка, выраженного в определённых условиях или же в определённых составляющих

**Пятой составляющей**, на пути взращивания совершенства – является власть, на право, переносить страдания за истину:

*Хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, и,* ***совершившись****,* (посредством страданий) *сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного, быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека* (Ев.5:8-10).

Итак, необходимость страданий за истину на пути к эталону совершенства, выраженному во владении самим собою это одно из само трудных усвояемых условий, потому что путь у овладения самим собою через страдания, это путь к восхищению Царства Небесного как написано:

*Закон и пророки до Иоанна; с сего времени Царствие Божие благовествуется, и всякий усилием входит в н*его (Лк.16:16).

А посему именно при испытании страданиями многие дети Божии претыкаются и соблазняются и у многих из них разрушается вера и доверительные отношения с Богом, так как они в силу своего невежества полагают, что страдание – это всегда результат либо их личного греха, либо роковая наследственность, то есть наказание за грехи отцов

И что Бог, Который взял на себя их грехи якобы теперь обязан избавлять их от страданий и если Он этого не выполняет их вера и их доверительные отношения с Богом разрушаются

*А посеянное на каменистых местах означает того, кто слышит слово и тотчас с радостью принимает его; но не имеет в себе корня и непостоянен: когда настанет скорбь или гонение за слово, тотчас соблазняется* (Мф.13:20,21).

Вот почему их вера разрушается, потому что их вера не имеет корня, корень это доказательство принадлежности к источнику своего происхождения, а посему не иметь в себе корня – это не иметь в себе доказательств, на принадлежность к роду Божьему.

Именно преткновение на страданиях вскрывает, что у человека не имеющего в себе корня на самом деле никогда и не было подлинных доверительных отношений с Богом, в силу этого нам необходимо было ответить на ряд вопросов это:

**1.** Причины, повлекшие за собою страдания.

**2.** Призвание страданий в отношениях Бога с человеком.

**3.**  Цена, за право переносить страдания.

**4.** Результаты от перенесения страданий Христовых.

Мы в определённом формате насколько это позволил нам Бог и мера нашей веры уже рассмотрели первые два вопроса и остановились на рассматривании третьего вопроса:

**Это** – цена, за право переносить страдания или какие условия необходимо выполнить, чтобы получить власть на право и способность переносить страдания за истину, выраженную в предмете страданий Христовых

При рассматривании цены, которая является платой за право переносить страдания, мы уже рассмотрели семь условий и остановились на рассматривании восьмого условия это – **взирать на воздаяние, на награду**

*Верою Моисей, придя в возраст, отказался называться сыном дочери фараоновой, и лучше захотел страдать с народом Божиим, нежели иметь временное греховное наслаждение, и поношение Христово почел большим для себя богатством, нежели Египетские сокровища; ибо он взирал на воздаяние* (на награду, (Евр.11:24-26).

Согласно данной констатации, Моисей взирал на воздаяние потому, что пришёл в возраст, в силу, то есть оставил младенческое, а оставил он младенческое и пришёл в возраст благодаря имеющейся у него вере

Потому что написано верою Моисей, придя в возраст и эта вера выражалась в откровении и познании того, что является воздаянием и какие условия ему необходимо выполнить, чтобы наследовать это воздаяние, то есть как оставить младенчество

Потому что вера Божия позволившая Моисею прийти в возраст и из позиции уже этого возраста взирать на воздаяние, потому что младенец никогда не сможет взирать на воздаяние

Чтобы взирать, Бог всегда возводил человека на гору, чтобы он увидел награду, если он находится в низине он не увидит никакой награды, младенцы они находятся внизу, они не могут подняться на вершину, потому что, чтобы подняться на вершину нужно платить цену, нужно усилие

Поэтому, **взирать на воздаяние** — это не что иное, как информация или учение о Царстве Небесном, которую Моисей получил через слышанье слова Божия, так написано:

*Итак, вера от слышания, а слышание от слова Божия* (Рим.10:17)

То есть существует Вера Божия и вера человеческая, Вера Божия она приходит от слышания слова Божия, не от того, когда мы читаем, а от того, когда мы слышим, мы можем читать и в это время Дух Святой может заговорить и раскрыть то, что мы читаем

Потому что мы читаем азбуку Морзе, мы читаем притчи, мы читаем мысли законспирированные, они находятся в неприступном свете, Библия — это единственная книга, которая находится в неприступном свете для интеллекта, её невозможно понять интеллектом

И всякий интеллект, который пытается её понять, он тем самым сравнивает себя с умом Божиим и за это вызывает на себя немедленно гнев Божий за то, что ты ставишь ум свой наравне с Моим Умом,

Я уничтожу тебя, за то, что ты посмел на такое и не важно кто ты, будешь ли ты первым Адамом, Я изгоню тебя из рая, если ты посмеешь свой ум ставить наравне с Моим Умом

Потому что никакого пророчества в Писании нельзя постигнуть своим умом, ум не создан для того, чтобы оперировать в сверхъестественном в четвёртом измерении, для этого нам дан Ум Христов

И тем не менее, поразительно, потрясающе, горько, обидно, большинство христиан уничтожают друг друга, разделяют по живому церковь только потому, что своим умом начинают судить о церкви, и о тех, кого Бог поставил над ними

Поэтому, здесь очень важно понять, есть вера человеческая – это повиновение, вера человеческая – это повиновение Вере Божией, слову Божьему, а Вера Божия – это Божий приказ приходящий от слышания, когда мы слышим и повинуемся, тогда наша вера со работает с Верой Божией

Поэтому **воздаяние,** о котором здесь говорится это награда за перенесение страданий за истину, не зная сути воздаяния или сути того, чем является Царство Небесное, невозможно Его сравнивать с сокровищами Египта, а следовательно, не возможно на него взирать

Вот, почему народ Израильский в пустыне уже вышедший, оставив Египет вынес его с собой, так как отказался **взирать на воздаяние**, которое Бог предложил им, он всё время смотрел на Египет, он взирал на Египет и говорил:

Мы там имели лук и чеснок, мы там имели всё, мясо было, рыбу ели, а это здесь манна**,** обратите внимание! он не мог взирать на **манну**, он не понимал сути **сокровенной манны**, он смотрел на неё и презирал её, он и назвал её то презрительным именем, это круповидное семя, которая сохраняло его жизнь

Они видели в манне что-то презрительное, **что это?** вот этот хлеб? вот это мы будем есть, и от этого мы будем жить? Так, где же лук, где чеснок, где рыба, где мясо, которое мы ели в Египте

То есть, посмотрите! Моисей, посмотрев на эту манну, увидел нечто, потому что она была сокровенная, слово **сокровенная** означает – сокрытая, находящаяся в неприступном свете, что-то нужно было сделать, чтобы Бог позволил проникнуть туда

Поэтому, когда человеку говорится, что за перенесение страданий за истину, его награда будет великой и что она будет положена на его счёт в Небесном банке, но не говорится в каком эквиваленте и в каком размере будет эта награда

А также каким образом и когда он может пользоваться этой наградой, положенной на его текущий счёт, то вполне, разумеется, что ему невозможно будет сравнивать её с Египетскими сокровищами и не на что будет взирать

Например, чтобы Авраам мог увидеть свою награду, ему необходимо было прийти в соответствующий духовный возраст, с позиции которого он мог получить сверхъестественную возможность осмотреть всю землю, а затем пройти по этой земле

То есть Бог возводил его на определённые высоты образна и не сразу, он сперва пришёл, он ходил по этой земле, а потом Бог начал возводить его на горы, проходило время, он возрастал

Это не то, что Бог его вывел и сразу показал ему землю и так далее, абсолютно нет, он то и назывался не Авраамом, а просто Аврам – отец, но он не назывался отцом множества народов

Только тогда, когда он пришёл в совершенный возраст во Христе Иисусе, у него тоже было служение Богу, он тоже размышлял, он тоже пребывал, у него были страдания и у него были искушения,

На него также обрушивались мысли всевозможные демонические как обрушиваются на нас и говорят: «*да где же Бог, да посмотри ничего не происходит, посмотри в каком ты состоянии, о чём ты говоришь»*

Он должен был противостоять и тогда Бог начал возводить его на горы и оттуда говорит: «*посмотри на всю землю»*, и мы уже говорили, это невозможно с любой горы увидеть всю землю

Мы можем увидеть столько, сколько видит физический глаз, да с горы будет больше видно, чем с долины, но тем не менее мы не можем обозреть всю землю с любой горы, даже имея орлиные очи, нам нужно совершенно другое око, Господне, то есть нам нужны очи Христовы, которые могли бы охватить вот это сверхъестественное видение.

*И сказал Господь Авраму, после того как Лот отделился от него: возведи очи твои и с места, на котором ты теперь,* Посмотри *к северу и к югу, и к востоку, и к западу; ибо всю землю, которую ты видишь, тебе дам Я и потомству твоему навеки,*

*И сделаю потомство твое, как песок земной; если кто может сосчитать песок земной, то и потомство твое сочтено будет; встань, пройди по земле сей в долготу и в широту ее, ибо Я тебе дам ее. И двинул Аврам шатер, и пошел, и поселился у дубравы Мамре, что в Хевроне; и создал там жертвенник Господу* (Быт.13:14-18).

Обратите внимание! Он сказал: «*тебе и потомству твоему»*, то, что будет происходить от тебя, и то, что происходит от тебя, что является твоим, даже рабы Авраама, наследуют то, что наследует Авраам, потому что они вместе с ним, они часть его дома, но Лот, который отделился от него уже, ничего с Авраамом не наследует

Мы с вами отправились в месте с Авраамом в аналогичное путешествие с целью осмотреть свою награду в предмете Царства Небесного, которая будет положена на наш счёт за перенесение страданий за истину, то есть чтобы стать совершенными

**1. *Имеющий ухо*** *да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающему дам вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия* (Отк.2:7).

*Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах. Я есмь корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя* (Отк.22:16).

Тот, кто имеет насаждённое ухо, слышит и повинуется, является древом жизни и входит в малую категорию избранных, в малое стадо, а тот, кто слышит и не повинуется, тот не имеет причастности к древу жизни, так как не имеет в себе **корня**, а посему и входит в многочисленную категорию званных

Повелительный формат глагола «***Да слышит***», говорит о том, что это приказ и, что насаждённое ухо способно слышать, когда оно ожидает и настроено на выполнение услышанного, что указывает на то, что данный человек обладает природой овцы

**Вкушать от древа жизни означает** - быть общником корня и ветвей, то есть вкушать сок дерева, то есть питаться жизнью дерева, некоторые думают просто плоды дерева, мы взяли плод дерева поели и завтра мы опять захотим есть, а Иисус сказал: *кто будет частью Моей и начнёт питаться соком древа, тот не будет жаждать никогда*

Люди не понимают, не надо приходить всё время к колодцу, надо стать колодцем, не надо приходить и пытаться сорвать какие-то плоды, надо стать этим деревом, и мы попадаем под текущую струю жизни

Поэтому, здесь говорится: **вкушать** – это притча означает, стать причастником, быть общником корня, быть привитым к древу жизни и таким образом питаться его жизненными соками, текущими из корня дерева

И в данном случае как мы уже отмечали награда за право вкушать от древа жизни, даётся за сохранение человеком **первой любви**, которая выражается в выделении Богу первого места

**Первая любовь** — это не первые эмоции, а выделение Богу первого места по отношению ко всему, что существует в нашей жизни, как греховного, так и не греховного, греховное отвергается, остаётся не греховное, которое само по себе не грех

Есть первое, есть второстепенное и когда мы меняем второстепенное на первое мы оставляем первую любовь, потому что мы меняем Помазующего на помазание, мы меняем Благословляющего на благословение, мы меняем Дарителя на дары Святого Духа и так далее:

*Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься* (Отк.2:4-5).

**Сдвинуть светильник с места** — это отторгнуть человека от спасения, то есть, когда спасённый человек стал Царством Небесным, и потом оставляет это Царство, его уже невозможно спасать

Мы с вами говорили, те кто до выхода из Египта, ещё находились во младенчестве, и Бог как-то наблюдал за этим народом, но если Бог уже вывел человека из Египта, и он думает, что он может возвратиться в Египет, уже всё, люди такие теряют спасение

Спасённый, который не знает, что такое Царство Небесное, не приобщён к нему, не понимает, что такое природа овцы, что такое слышать голос Божий, не понимает разницы между своей верой и Верой Божией,

То конечно же, если он сохранит вот своё положение, то, разумеется, он потеряет всё в этой жизни, как потерял Лот то, что избрал, но и Царство не обрёл, обратите внимание! где Лот потом жил, написано, жил в горе, испугался, хотя Бог предложил ему беги туда, нет позволь я буду в этой горе, жил в земляке,

И мы видим это плачевное состояние человека, который отказался когда-то, чтобы его пастухи стали пастухами Авраама принадлежали ему, он хотел сам пасти своё мышление.

**2. *Будь верен*** *до смерти, и дам тебе венец жизни. Имеющий ухо слышать да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающий не потерпит вреда от второй смерти* (Отк.2:10-11).

**Венец жизни** – это корона победителя или, венец правды, дающий возможность избежать вреда от второй смерти, а так как вторая смерть — это символ греха, разделяющего человека с Богом, потому что первая смерть не разделяет человека с Богом, а соединяет

Разрешившись с телом, которое постоянно мешало соединяться с Богом, мы выигрываем и соединяемся, а вот вторая смерть разделяет человека с Богом как в теле живого человека, так и в теле, когда он оставляет

Поэтому, **вторая смерть** — это грех, который разделяет, то венец жизни призван давать возможность избегать вреда от унаследованного произведённого греха и этим вредом является вред второй смерти, когда грех влияет на наши отношения с Богом, на нашу новую природу,

То написано, если мы будем верны до смерти, то Господь нам даёт венец жизни и уже благодаря этого венца мы можем избегать вреда от второй смерти, она уже нам не вредит, грех уже не имеет над нами власти, не может нам повредить

Некоторые думают, что вред от второй смерти, это болезни, это нищета, **нет!** это не болезни, ни нищета, вред от второй смерти, это грех, который разделяет с Богом, мешает,

Болезнь не мешает общаться с Богом, и нищета не мешает, богатство тоже не мешает, отношение к нищете и богатству может мешать неправильное, когда человек думает, если он нищий значит он не духовен, что Бог его не слышит, это мешает

Когда он думает, что он богат, поэтому он духовен, это мешает, потому что богатство не является мерилом духовности, всё зависит от правильного отношения, если мы имеем Господа, то мы богаты, если мы имеем веру, то нет богаче нас на земле

Павел говорит посмотрите братья не много из вас знаменитых, почтенных и богатых, вот как в веке сем, но не бедных ли мира избрал Бог быть богатыми верою, так что богатые верою богаче всех людей на земле, наисчастливейшие люди на земле

Поэтому, **вторая смерть** — это символ греха разделяющего человека с Богом, то венец жизни призван давать возможность избегать вреда от унаследованного и произведённого греха

Однако, чтобы приобрести венец жизни и не потерпеть вреда от второй смерти, необходимо не бояться сборища сатанинского и претерпеть от них злословие

*Знаю твои дела, и скорбь, и нищету, впрочем, ты богат*, *и злословие от тех, которые говорят о себе, что они Иудеи, а они не таковы, но сборище сатанинское.*

# *Не бойся ничего, что тебе надобно будет претерпеть. Вот, диавол будет ввергать из среды вас в темницу, чтобы искусить вас, и будете иметь скорбь дней десять (Отк.2:9-10).*

То есть практически Бог будет допускать глубокую боль в дух человека, в его сердце, он будет стенать, мучиться и не понимать иногда, да что же это такое, почему я так страдаю, а Бог говорит: *настрой себя перенести это, и ты пройдёшь*

Поэтому, чтобы не бояться сборища сатанинского и претерпеть от них злословия, необходимо заполучить в своём сердце звезду светлую и утреннюю, или же **возлюбить явление Господа**, ведь для того, чтобы получить данную награду необходимо нечто сделать

*Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням. Но ты будь бдителен во всем, переноси скорби, совершай дело благовестника, исполняй служение твое.*

*Ибо я уже становлюсь жертвою, и время моего от шествия настало. Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и всем,* ***возлюбившим явление Е*го** (2.Тим.4:3-8).

Вот когда человек **влюбился в явление Господа**, размышляет об этом, готовит себя, то таким образом он сможет переносить злословия от тех, которые говорят, что они Иудеи, а являются сборищем сатанинским и тогда ему даётся венец жизни.

*Кто имеет заповеди Мои и соблюдает их, тот любит Меня; а кто любит Меня, тот возлюблен будет Отцом Моим; и Я возлюблю его и явлюсь ему Сам.* (Ин. 14:21)

**3. *Имеющий ухо*** *слышать, да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающему дам вкушать сокровенную манну,* *и дам ему белый камень и на камне написанное новое имя, которого никто не знает, кроме того, кто получает* (Отк.2:17).

Итак, сокровенная манна как хлеб жизни, потому что она указывала на Христа, как на хлеб жизни, дающая жизнь миру, является сродни древу жизни и сродни венцу жизни, **вкушая её** человек обретает белый камень и новое имя написанное на этом камне

Это получение обетований, находящихся в сокровищнице Царства Небесного, то есть человек получает Царство Небесное, и никто не знает, потому что оно в нём, никто не знает этого имени и этого достоинства, что это царь и священник, никто не знает какие его полномочия, чем он обладает, только знает он

Однако, чтобы вкушать сокровенную манну, мы находим в откровении, нам необходимо покается и искоренить их своего понимания и из своей среды тлетворное учение Валаама

*Но имею немного против тебя, потому что есть у тебя там держащиеся учения Валаама, который научил Валака ввести в соблазн сынов Израилевых, чтобы они ели идоложертвенное и любодействовали. Так и у тебя есть держащиеся учения Николаитов, которое Я ненавижу. Покайся; а если не так, скоро приду к тебе и сражусь с ними мечом уст Мо*их (Отк.2:14-16).

То есть, Бог ненавидит учение Валаама, которое практически есть во всех церквах, когда определённая категория людей, иногда даже на уровне пастора, который внедряет в церковь такое учение,

Однако всегда будут люди, которые не воспримут учение такого, когда легализируются грех, когда на вещи, которые в Писании называются грехом, вдруг говорят: что это на самом деле не грех

То есть, когда начинают смешивать то, что посвящается идолу, и говорится вы можете есть, берут место Писания допустим, где Апостол Павел говорит: идол в мире ничто, и поэтому ты сидишь и ешь там что-то посвящённое идолу и тебя увидит кто-то, что ты ешь, то соблазнится на тебе, то лучше говорит, я этого не буду есть

Однако нужно понимать о чём говорил Павел и о каких ситуациях, совсем одно дело на базаре купить то, что было посвящено идолу и совсем другое прийти в идольское капище и есть там, это есть две большие разницы

То есть, когда мы покупаем на торгу, там мы без исследования, потому что действительно идол в мире ничто, Господня земля и всё что наполняет её, и мы на это не обращаем внимания, если это пища Божия благословение, а её дают идолу или посвящают идолу

Но повторяю совсем другое, когда я прихожу в идольское капище, когда я начинаю там её есть я конкретно начинаю почитать идола, здесь я не почитаю его я беру благодарю Бога и ем,

А здесь почитают этих идолов, они начинают представлять Христа в виде идола, они начинают говорить – это нормально, нормальная музыка, нормальный жанр, нормальный вид, то есть в церковь вводится некая вакханалия, некоторые разнузданные отношения, и это не грех, и пить не грех, и иметь любовниц и любовников не грех

То есть, практически начинается развращение, люди живут эталонами этого мира, вносится это всё в церковь, и это не грех, потом начинается отвержение Священного Писания, что якобы мы в общем и не имеем настоящего Священного Писания,

Это они имеют его, и они заново теперь уже пишут это Священное Писание, как будто бы Бог не сберегал Своё Писание, вдруг появились какие-то новые евангелия, те, которых никогда не было, появились новые библии, которых никогда не было

И всё это внедряемся в церковь, но Писание говорит: *Я это ненавижу*, и ты должен покаяться, потому что Я это ненавижу.

**4. *Кто побеждает*** *и соблюдает дела Мои до конца, тому дам власть над язычниками, и будет пасти их жезлом железным; как сосуды глиняные, они сокрушатся, как и Я получил власть от Отца Моего; и дам ему звезду утреннюю. Имеющий ухо слышать да слышит, что Дух говорит церкв*ам (Отк.2:26-29).

Обратите внимание! мы должны получить власть над язычниками так как и Христос получил власть от Отца, Он говорит: *как и Я получил власть от Отца Моего*, что говорит, до определённого времени Христос как человек не обладал определённой властью

То есть что-то было у Него, но определённой властью Он ещё не обладал, Он не обладал властью над второй смертью в теле Своём, Он мог побеждать первую смерть, Он воскрешал людей, Он исцелял людей, но Он не имел власти над второй смертью

И только когда Он взошёл на крест и умер за грех человека исполнив волю Божию, это была совершенная воля Отца для Него, это был Его крест и когда Он это сделал, Он тогда Своею смертью попрал вот эту вторую смерть, победил её

И здесь Он намекает на это же, что если вы победите вот точно так же, как и Я победил до конца, это значит, если Я заплатил Моей жизнью, то и вы должны заплатить свой жизнью, то есть для того, чтобы победить вторую смерть – Я отдал Мою жизнь

Он так и сказал: *вы не можете быть Моими учениками, если вы не потеряете свой жизни и от всего не отречётесь*, то есть это не значит умереть в буквальном смысле, но это значит быть готовым к этому и не взирать ни на что, чтобы Бог стал всё, всем и во всём

Итак, **власть над язычниками** – это власть, как мы видим, жезла железного в нашей жизни над всем, что не обрезано, язычниками назывались те люди, которые были необрезанные, которые не имели общения с Богом на основании Завета

Да они имели общение, они приходили к Богу, они могли молиться Ему, но у них не было Завета заключённого с Богом, они не заключили с Ним Завета, они не вступили с Ним в Завет, они не поставили себя под проклятие

Потому, что когда человек вступает в Завет с Богом, он ставит себя под заклятие, что теперь он будет служить Богу чистой совестью и теперь он уже не будет выбирать

Что теперь несмотря на то, что каждый день мы будем выбирать между добром и злом, но в Завете с Богом мы сразу выбираем добро, и потом мы не говорим у меня нет выбора, у меня был выбор и я его уже сделал

И теперь в силу сделанного выбора мы будем всё время делать выбор в сторону того, что мы когда-то сделали, поэтому это очень важно, кто побеждает, тот получает власть над язычниками, над необрезанными мыслями

Потому, что именно власть над язычниками, открывает путь к восшествию на небосклоне нашего сердца утренней звезды, Он говорит: *тому Я дам утреннею звезду*, то есть, власть над язычниками открывает путь к восшествию утренней звезды на нашем небосклоне

И даётся такая власть как награда, за то, что мы в своё время не попускали жене Иезавели вводить себя в заблуждение, и сохранять до конца то, что имеем, потому что Иезавель или учение Иезавели и пророчества Иезавели настроено и направлено на то, чтобы похитить у нас то, что мы имеем

*Но имею немного против тебя, потому что ты попускаешь жене Иезавели, называющей себя пророчицею, учить и вводить в заблуждение рабов Моих,*

*любодействовать и есть идоложертвенное. Я дал ей время покаяться в любодеянии ее, но она не покаялась*

*Вот, Я повергаю её на одр и любодействующих с нею в великую скорбь, если не покаются в делах своих. И детей ее поражу смертью, и уразумеют все церкви, что Я есмь испытующий сердца и внутренности; и воздам каждому из вас по делам вашим.*

*Вам же и прочим, находящимся в Фиатире, которые не держат сего учения и которые не знают так называемых глубин сатанинских, сказываю, что не наложу на вас иного бремени; только то, что имеете, держите, пока приду* (Отк.2:20-25).

То есть, появляются какие-то пророчества, какие-то откровения, какие-то сны, каких определённых людей, которые посягают на то, что мы имеем, на то, в чём мы наставлены по Писанию

Совсем одно, когда, то, что мы имеем является просто учением людей и не имеет никакого отношения к Писанию, когда выдёргивается какой-то стих и говорится вольное толкование,

Но когда мы наставлены и имеем действительно оправдание, когда мы знаем, что такое Царство Небесное, и вдруг появляется некто и говорит: *о каком оправдании вы говорите, о каких козлах вы говорите*,

Если они раньше это признавали и потом вдруг они начинают это не признавать, начинают это отрицать, и Писание говорит: *вот это и есть учение Иезавели, чтобы мы не попускали жене Иезавели вводить в заблуждение*, и поэтому говорится держи, что имеешь то, в чём ты наставлен, не отдавай этого, сохраняй это

И если ты будешь это держать, то таким образом ты победишь, эти необрезанные мысли, обязательно они должны быть обрезаны, там должен быть Завет, там должен быть крест, учение о кресте

Но обычно идеи обольщения, которые подаются, они не связаны с крестом, и с учением креста, они всегда идут в разрез, то есть, не нужно всё усложнять, идите напрямую к Богу и просто так кайтесь

И люди легко признают это забывая, что Бог сказал кому вы простите грехи тому простятся, забывая, что, напрямую идя к Богу мы не получим прощения грехов, потому что мы идём против Бога, Бог оставил своих Апостолов, через которых Он будет прощать грехи или оставлять грехи

Апостолы не могут прощать грехи, когда мы идём сами напрямую к Богу, не нужно там никакого исповедания, но Он сказал: «*как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас, кому простите грехи тому простятся, на ком оставите на том останутся»*

Апостол Павел подчеркнул эту мысль*, ибо все обетования во Христе Иисусе, «да» и «аминь», - в славу Божию через нас,* то есть Апостолов, поэтому мы должны понимать эти вещи, появляются такие лжепророчества, такая Иезавель, которая говорит: *нет любодеяния*,

То есть, начинают любодействовать, вступать в контакт, любят такие вещи, потому что и правда, это же хорошо, потому что всё теперь будет делаться во тьме, написано: *кто любит свет, тот идёт к свету, чтобы его дела были явны, потому что они в Боге соделаны, а кто не любит свет тот прячется*

Зачем кому-то говорит, пойдёшь скажешь, а потом вся церковь будет знать, а вся церковь и должна знать, если три, четыре человека уже знают, то вся церковь будет знать, всё равно об этом все узнают, весь мир узнает, все ангелы узнают, поколение всех людей узнает, Бог выведет это всё равно

То есть, почему люди не понимают этих вещей, слово открыть это - исповедать сделать известным, сказать: *я согрешила, или я согрешил, но Бог простил меня, потому что я оставил мой грех*, но что проще, на таких людей смотрят как на героев,

Но у них ложный стыд, узнают какая я, а ты что не такая, ты что хочешь другой представлять себя, я пойду, и сама это сделаю перед Богом, и вот находятся такие Иезавели в лице мужчин и женщин, которые учат, соблазняют и находятся люди, которые идут за ними

Писание говорит, если ты будешь побеждать это, то есть пойдёшь против этого, сохранишь то, что ты имеешь, сохранишь это учение, потому что когда мы имеем это учение, согрешил, исповедался, праведник сколько бы раз не падал, но как только вы скрываете, вы теряете оправдание, вы не сохраняете того, что имеете

Праведник он открывает, но я исповедал, Богу открыл грех, а что Бог не знает твоего греха, знает, поэтому открыть Богу ты ничего не можешь, но Бог называет, ты открываешь предо Мною грех, когда признаёшь Мою власть и идёшь исповедуешь грех

Так было и в старом Завете приходили и не шептали себе там перед Богом, Господи согрешила или согрешил, они приходили к священнику и говорили священнику я согрешил пред Господом тем, тем, и тем и тогда священник знал какой вид жертвы надо приносить по соответствующему греху

Он подводил животное и человек возлагал руки на невинное животное и исповедовал эти грехи перед священником, и тогда священник объявлял его чистым, принося в жертву животное и грехи переходили на невинное животное, это был прообраз

**5. *Побеждающий*** *облечется в белые одежды; и не изглажу имени его из книги жизни, и исповедаю имя его пред Отцом Моим и пред Ангелами Его, имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам* (Отк.3:5-6).

Мы с вами знаем, что белые одежды – это оправдание, дающее причастность к книге жизни, правда здесь речь идёт об активном оправдании, которое творит правду, оправдание, не могущее творить правды, выраженной в правосудии, не является оправданием

Если человек говорит, что он оправдан, да я принимаю даром по благодати, но не знает, что если ты принял оправдание ты будешь творить правду, ты будешь освящаться, ты будешь творить правосудие в границах означенных для тебя Богом

Поэтому строение, не имеющее под собою основания или дерево, не имеющее в себе развития корневой системы – это оправдание, которое не может творить правду,

А посему награда за право быть облечённым в белые одежды, которые являются гарантией того, что наше имя не будет изглажено из книги жизни, даётся за то, чтобы мы постоянно помнили то, что мы в своё время приняли и слышали

Обратите внимание! почти во всех местах Писания постоянно Дух Святой напоминает, чтобы мы хранили то, что мы приняли и слышали, Апостол Павел, часто обращаясь, вот он к Галатам обращается и говорит:

Помните, как вы радовались, когда вы приняли это, что с вами сейчас случилось чего вы обратились к какому-то другому благовествованию, что вам нужно какое-то обрезание, вам нужен какой-то закон, вы что крещение Духом Святым приняли по закону или даром по благодати верою

*Знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты мёртв. Бодрствуй и утверждай прочее близкое к смерти; ибо Я не нахожу, чтобы дела твои были совершенны пред Богом Моим.*

*Вспомни, что ты принял и слышал, и храни, и покайся. Если же не будешь бодрствовать, то Я найду на тебя, как тать, и ты не узнаешь, в который час найду на тебя* (Отк.3:1-3).

Теперь в определении же самой сути заключённой в книге жизни, здесь речь идёт о книге жизни, следует усвоить один принцип, точно так же как невеста всегда церковь, а церковь не всегда невеста, потому что церковь это собрание искупленных или святых избранных из разных народов обречённых на погибель

**Церковь** — это люди, пришедшие из разных народов, обречённых на погибель, принявшие спасение, вот это спасённые, которые пришли из погибели, **в то время как невеста** - это собрание искупленных или святых избранных уже из спасённых народов

Таким образом невеста всегда церковь, а церковь не всегда невеста, точно так же существует и разница **быть книгой жизни и быть записанным в книгу ж**изни или же быть Иерусалимом, то есть светом или же быть освещаемым этим светом, то есть светом Иерусалима

**А посему книга жизни** — это всегда собрание искупленных или святых избранных из разных спасённых народов – **это Царство Небесное** в то время, **как запись в книге жизни** – это собрание спасённых народов, обречённых на погибель

Обратите внимание! это собрание спасённых народов, обречённых на погибель, когда их записывают туда, а сама книга это другое, это категория Царства Небесного, а запись туда, это уже совершенно другое, то есть Иерусалим одно, а свет, исходящий от него, это уже говорит о том, что спасённые — это не свет миру

Христос сказал ученикам: *вы свет мира,* спасённые это младенцы, какие они ученики, если они увлекаются всяким ветром учения, слушают всех подряд, как в той притче садятся на дороге и все проходящие мимо, и Дух Святой это иллюстрировал такими словами

Ты как аравитянин, который сидит у дороги, и ты раскидывала ноги свои для каждого мимо проходящего, то есть давала возможность осеменять себя, оплодотворять себя, когда ты слушаешь – это семя, у тебя должен быть один муж, ты не должна оплодотворяться от любого семени

Ты должна знать кто твой муж, сегодня масса верующих людей имеет много мужей, они буквально бегают за всеми мужчинами не понимая, что у тебя должен быть один, помолись Господу и узнай свою церковь, куда ты должен прийти, где ты должен учиться

Бог может тебя переводить из одного места в другое из одной страны из одного города из одного собрания святых и в другое собрание для определённых целей, но однажды, когда ты придёшь в совершенство, Он тебя поставит в определённое место, и покажет тебе человека, и мы должны эти вещи понимать

Вот посмотрите, как описывается **книга жизни**, она не везде называется книгой жизни, но это книга жизни

*И видел я в деснице у Сидящего на престоле книгу, написанную внутри и отвне, запечатанную семью печатями. И видел я Ангела сильного, провозглашающего громким голосом: кто достоин раскрыть сию книгу и снять печати ее?*

*И никто не мог, ни на небе, ни на земле, ни под землею, раскрыть сию книгу, ни посмотреть в нее. И я много плакал о том, что никого не нашлось достойного раскрыть и читать сию книгу, и даже посмотреть в нее. И один из старцев сказал мне:*

*Не плачь; вот, лев от колена Иудина, корень Давидов, победил, и может раскрыть сию книгу и снять семь печатей ее* (Отк.5:1-5).

Обратите внимание! Здесь делается ударение на **корень Давидов**, который победил и может раскрыть сию книгу, в другом месте Он говорит: *Я звезда светлая и утренняя, корень и потомок Давида*, то есть корень и ствол её, то есть то, что идёт из корня,

А здесь он говорит только о корне: «*Вот лев от колена Иудина* ***корень Давидов*** *победил»*, что победа может произойти только через **корневую систему**, то есть если у нас есть **корень,** и здесь говорится о таких обетованиях, которые запечатаны, это та же сокровенная манна, **книга**, запечатанная внутри и снаружи семью печатями,

**Это церковь Иисуса Христа, это и есть невеста, это есть Царство Божие**, но он говорит, я много плакал, чтобы посмотреть, что же Бог приготовил, какова суть Царства Небесного, какова суть этой категории людей

Христос сказал: *вы сядете со Мною судит двенадцать колен Израилевых*, и мы видим, как только печати начинают открываться, начинают суды проявляться, то есть они начинают творить правду, **люди Царствия творят правду, правосудие**, как открывается **книга**, сразу начинается это твориться – **это книга жизни, это та же книга жизни.**

(Отк.20:11-15) посмотрите, что об этой книге говорится уже в другом измерении, невеста приходит раньше, она уходит от земли вместе с Господом, садится на двенадцати престолах и Бог открывает её суть, что она будет делать, чем она будет заниматься вместе с Ним, прежде чем прийдёт на тысячелетнее Царство

И вот тысячелетнее Царство заканчивается, очень много спасённых, невеста находиться со Христом в новом теле, сатана отпускается, чтобы испытать живущих на земле,

В буквальном смысле несмотря на это, люди начинают увлекаться новым учением и объявляют, что Иерусалим, в котором царствует Христос во плоти со своей церковью в новом теле, это ложь

Он выдвигает себя за бога и говорит, я ваш бог, а это обманщик и люди собираются толпами, окружают Иерусалим, чтобы уничтожить его и что происходит тогда

*\*И увидел я великий белый престол и Сидящего на нем, от лица Которого бежало небо и земля, и не нашлось им места. И увидел я мертвых, малых и великих, стоящих пред Богом, и книги раскрыты были, и иная книга раскрыта, которая есть книга жизни;*

*И судимы были мертвые по написанному в книгах, сообразно с делами своими. Тогда отдало море мертвых, бывших в нем, и смерть и ад отдали мертвых, которые были в них; и судим был каждый по делам своим. И смерть, и ад повержены в озеро огненное.*

*Это смерть вторая. И кто не был записан в книге жизни, тот был брошен в озеро огненное* (Отк.20:11-15).

То есть мы видим, это было море спасённых, это были те, которые ходили во свете Иерусалима, вот они как раз и спасаются, а те, которые не ходили во свете Иерусалима, Писание называет их сборищем сатанинским или же называет их как мы видим здесь, смерть и ад

То есть сборище сатанинское носит в себе смерть и ад, называя это жизнью, но приходит время, приходит день, когда великий белый престол, то есть, **слово белый – это праведный**, который вскроет это всё и, разумеется, **книга**, которая будет это всё вскрывать, **на основании этой книги — это будет Церковь - Невеста**

И Он говорит: *Я дам вам, и вы будите со Мною судить двенадцать колен Израилевых*, то есть Бог возьмёт и начнёт, ибо время начаться суду с дома Божьего, Он вначале очистит Своё Царство, Он очистит Свою церковь, а потом уже начнёт иметь дело с миром

 **Проповедь Апостола Аркадия за 24 Февраля 2013 - Воскресенье**