***07.25.25 Пятница***

В связи с исследованием нашего нетленного наследия, состоящего в нашем небесном жилище, в славе нашего нетленного, нерукотворного тела, которое будет являться вечной Субботой Бога и вечным жилищем Бога, в котором Он успокоится от всех дел Своих.

Мы пришли к необходимости рассмотреть такой вопрос, что необходимо предпринять со своей стороны, чтобы получить:

***Право на власть, отложить прежний образ жизни, чтобы облечь свои тела в новый образ жизни.***

Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Потому что до тех пор, пока мы не совлекли прежний образ жизни, то у нас нет никаких гарантий, что мы когда-то будем облечены в наше небесное жилище. Только тогда, когда мы снимем с себя эти одежды, только тогда что-то произойдёт.

Точно также, когда Илья снял свою одежду и бросил её, а Елисей взял свои одежды и разодрал, и когда он надел одежды Ильи, тогда другие пророки говорят: «опочил дух Ильи на Елисее!»

То есть, пока мы этого не сделаем, новый образ жизни никаким образом не может опочить на нас.

Мы не можем начать этот процесс, потому что все эти вещи связаны с определённым процессом, который имеет определённые истины, определённую последовательность.

Давайте прочтём это место. ***Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях.***

Вся информация, которую вы захотите получить от Бога, она не сможет к вам пройти, потому что прежний образ жизни будет выдавать вам другое, и вы сами будете пытаться узнавать…

Бог со мной или не со мной? Я это правильно понимаю? Я поклоняюсь в духе или как у меня? А почему такие вопросы задаются? Потому что не отложили прежний образ жизни.

И надо знать, как он отлагается этот образ, он просто так не отлагается, вы не можете просто так взять и законом умереть для закона. Потому что вы не знаете, как умереть законом для закона.

Дальше написано: ***обновиться духом ума вашего, облечься в нового человека, созданного по Богу в праведности и святости истины.*** Это всё пройдёт через обновлённый ум.

А что такое обновлённый ум? Это ум Христов. Но опять-таки, даже имея обновлённый ум, он дан нам для того, чтобы мы могли общаться со своим духом, чтобы брать от своего духа информацию.

Потому что наш дух общается со Святым Духом, а не с нашим обновлённым умом. Он никакого отношения не имеет к разуму, мы – плоть, а он – дух. Дух Святой имеет дело только с нашим духом. А что сделать, чтобы я мог общаться с моим духом?

А там написано, что вы должны Духом Святым утвердиться в своём духе. Когда вы будете утверждены в своём духе, тогда вы сможете понимать и что-то от него получать. Не в Боге утвердиться, не в вере, не в правде, **а в духе.**

А если вы не утвердились в своём духе, Духом Святым, вы ничего не можете получить. Дух Святой говорит и дух ваш слышит, дух ваш передаёт, а вы не можете получить от Него, потому что вы не доверяете ему, вы не знаете, как с ним общаться.

И когда у вас немощный дух, у вас немощная вера, вы ничего не сможете взять. Вы думаете, но у меня же есть вера! Хорошо, давай, пусть твоя вера это сделает. А вера ничего не может делать через немощный дух.

 А вот когда вы укрепитесь в своём духе, и тогда ваша вера обретает совершенно другие контуры, потому что там написано, *верою вселиться Христу в сердца наши.* А когда это происходит?

Когда мы законом умираем для закона! Это одно и то же, с разных сторон, когда Христос вселяется в наше сердце. И вот тогда написано, укоренённые и утверждённые мы начинаем осознавать.

А в храме, когда это происходило? Вот выстроен храм, и все вещи мёртвые, там нету Духа Божия, жизни нету. Тогда полагают на жертвенник жертву… ожидают… молятся… и огонь сходит на жертву.

И когда огонь сходит на жертву, вот в это время рождается и воспроизводится вера. Именно вот в этот момент и жизнь в храме начинается.

Поэтому, именно медный жертвенник стоит во главе всего храма и всех вещей в храме, и всех принадлежностей. Вы можете приносить жертву, и вне храма.

То есть храм не может без вас обходиться, потому что всё движение в храме начинается с жертвы.

Принесли жертву, потом окропили кровью жертвенник, и теперь надо положить благоухание на золотом жертвеннике, и опять к медному жертвеннику нужно обращаться, огонь отсюда берут.

И вот так и у нас, чтобы мы понимали, что мы действительно уже многие вещи знаем, имеем, и это хорошо. Мы уже устроили себя в Дом Божий, у нас уже есть все принадлежности, но они пока не работают.

По одной причине, что мы не утвердились в своём духе верою. Потому что мы не можем дать определение веры. А что такое вера?

Ну что это такое? Я слышу, как отвечают «генералы», что такое вера. Говорят: «это внезапно приходит чувство такое, и я уже знаю, что сейчас я помолюсь, и исцеление произойдёт».

Такого не бывает, чтобы внезапно приходило чувство, потому что вера же действует через дух утверждённый, а не через чувства. И всё, что делает Бог, Он делает не через нашу плоть и физические чувства.

И нам надо научиться слушать наш дух, а мы не сможем его слушать, пока мы не будем утверждены в своём духе, пока он не сделается твёрдым.

А он сделается твёрдым, когда мы приготовим все вещи, как я сказал, и Дух Святой приходит только тогда, когда всё уже готово. Когда Бог сотворил человека, только тогда Он мог вдунуть в него Свою жизнь.

Он же не мог Своё дыхание жизни отдавать половине Адама. Он должен был полностью его сотворить, и когда Адам был полностью сотворён, он все равно был ещё мёртвым. И тогда Бог вдунул в его лицо дыхание жизни, как в храм.

Вы всё уже это сделали, потому что вы уже знаете принципы истины! Вы знаете ваши функции, и что такое жертвенник, и что такое жертва… и тогда оно начинает всё работать.

Поэтому, чтобы выполнить эту заповедь, отложить прежний образ жизни, облечь себя умом Христовым, и только потом процесс начинается через наш утверждённый дух.

Дух Святой говорит с вашим духом, общается… а ваш дух будет общаться с вашим обновлённым умом. И как только вы утвердитесь в своём духе, вы будете доверять ему…

Почему люди говорят: «со мной говорил Дух Святой… Дух Святой говорит со мной…»

Дух Святой не будет с вами разговаривать напрямую. Если Дух Святой разговаривает, Он разговаривает только с одним человеком, а потом то, что Он передал одному человеку, Он и вам обязательно передаст.

Но они так не хотят, почему? Они хотят, чтобы с ними лично Он разговаривал.

Вот они и начинают говорить, якобы им надо много времени что-то разбирать. Но вы уже слышите Слово Божие, а вера от слышания Слова приходит, значит, она возрождается, укрепляется и возрастает только от слышания, а не от того, что вы начнёте сами что-то изучать.

Когда вы начнёте сами изучать, вы в дебри попадёте! Потому что в это время придёт дух обольщения и будет вам, как бы от имени Духа Святого открывать, и некоторые вещи будет правильно открывать, и у вас придёт гордость, якобы я тоже также, как пастор всё знаю.

Даже сама эта задача уже рисковать, начать изучать самому лично, бесполезна… мы ничего не поймём. Слово нам дано в формате семени, никто его не понимает. Бог говорит: **только Тот, Кого Я призову.**

Бог призывает Христа, и потом не Христос находит, а Бог Отец находит человека и говорит Христу: «вот этот человек». И, тогда через этого человека, Бог будет передавать Своё Слово, и человек начинает исполнять такую роль.

Это его роль, это не его позиция, он не выше вас, хотя он и представляет Бога и Его Слово, и мы должны понимать, что это представитель. И всё наше уважение к нему должно быть, как к представителю.

Однако, этот человек понимает, что как только он вам передал Слово, он сравнялся с вами, потому что теперь вы имеете тоже, что и он. И теперь он не может надмеваться своим умом над вами… «что вот у него больше, чем у вас». Поэтому, вот эти вещи всегда надо понимать.

Вы знаете, церковь с этого времени настолько захламлена…я смотрю, вот например: в католическом мире есть епископа, и они называются епископы католической церкви, а папа называется - римский. А почему папа не католический? Почему папа римский, а это католические епископы?

А церковь, где я вырос, да и все в бывшем Советском Союзе, у нас были там пресвитера. То есть, это был пастор церкви. Но мы его называли пресвитером, а здесь его называют пастором.

И, когда приехали сюда все пресвитеры, они все переобулись, и стали уже пасторами, не понимая, кто такой пастор.

**Пастор – это человек, который слышит Бога, которому открыто Слово.** А вам не открыто, вы берете от другого, вы – поливающий, вы не тот человек.

Но когда они называют себя пастором, их другие называют пастором, хотите ли вы, не хотите, так как это неправильный путь, это будет вас надмевать.

Но у вас, как у поливающих есть имя, и оно для этих людей гораздо выше…это епископ. Кто такой епископ? Это надзиратель, который надзирает за стадом, помогает.

Апостол – это тоже надзиратель. Апостол Петр говорит: «*надзирая над стадом Божьим».* Надзиратели помогают Апостолу. Так что, люди поливающие – это епископа.

Или, есть старейшины, есть дьяконы, а звание у них одно. Допустим, все капитаны – и дьякон, и старейшина, и епископ. Но у них должности разные, точно, как в армии.

Вы можете быть майором. Один майор, у него должность комбата, он руководит батальоном, а у другого майора, он – командир полка.

Вот я был в такой части, где майор был командиром полка. Звание майора, а он командир полка. И в этом же полку, был майор – командир батальона.

Видите, звание одно, а должности разные. Так что, когда мы эти вещи понимаем, как они происходят, то тогда, мы и должны называть теми именами и званиями, которые были в первой церкви.

И мы точно так должны сделать. Потому что, епископ…или начальствующий епископ… да хоть какой бы он не был пре начальствующий – это не выше пастора.

А у них союзом руководит обязательно начальствующий епископ, а у него еще есть свой епископат. А потом уже идут пастора, они считают это мельче, а там еще мельче. Но так не должно быть.

Мы должны установить этот порядок. И поэтому я сейчас озвучиваю порядок. Все в нашем движении, служители, которые находятся в этих собраниях, скажите своему собранию и самому себе, что ваше имя или должность, или ваша роль – это не пастор, а епископ.

Но это не значит, что вас должны называть епископ. Когда они подходят к вам, знаете, как они должны вас называть? Брат Павел… брат такой-то, или такой-то…а почему?

Ко мне иногда подходят маленькие дети, и обращаются: пастор… называют так. А к другим подходят и обращаются к ним и называют их…тетя, дядя. Но, Бог – не тетя и не дядя. Ведь Бог – Отец.

Иисус говорит: «*Я ухожу к Отцу Моему и к Отцу Вашему, и к Богу Моему и Богу Вашему!»* Это значит, Он – Отец и Бог, как для Иисуса, так и для них. А значит, у меня Отец, и у этих детей Отец – Один.

Значит, я для этих детей, кто? Брат. Они меня должны называть брат Аркадий. И вы друг друга должны называть так, и распространить это. Потому что это высокое звание, быть во Христе, и называть друг друга братьями и сестрами. Не надо называть вот этими ролями. Пастор….

Если вы хотите почтить, и обратиться по имени и отчеству, то мне это не надо, я от этого независим. Но некоторые хотят как-то почтить и выделить, и поэтому я им позволяю. Мне все равно, как вы меня называете.

Ко мне приходят иногда сестры такие, у которых по пять, по шесть детей, и начинают со мной говорить и обращаться ко мне, как к дяде… дядя Аркадий.

Но я могу быть дядей только для своих племянников. Если есть у меня братья и сестры, и от них дети, вот они могут меня дядей называть. В России, где мы жили, там всех называли дядя, тетя…

Но в церкви этого не должно быть. Никаких дядей, никаких тетей, и никаких вот этих рангов. Скажите своим детям, что у вас Один Отец у всех, и у пастора тоже Бог Отец, и у этой сестры, хотя она такая уже пожилая, но у вас у всех Один Отец, и она тебе сестра, в Господе.

Введите вот это отношение друг с другом, как брат и сестра. А все наши служители, которые есть, они – служители. Вот это слово «слуга» – он служитель, а когда его называют пастором, то он забывает, что он служитель.

Он сразу видит себя другим, помимо того, что он этого не хочет, но они его возвышают все время, и не дают ему возможности прийти в себя.

Поэтому скажите всему собранию вашему, что вы – епископ. И мы теперь будем этот порядок устанавливать по всем церквам и в церкви и называть друг друга братьями и сестрами.

И, тогда Бог благословит нас! Потому что, когда нет порядка и, хотя мы уже много истин имеем, устроили свой храм, но у нас нет порядка.

Вы знаете, в храме есть порядок, все эти вещи, они принадлежат Богу, но они и зависят друг от друга, и это есть зависимость организма. Как в организме, допустим, почки зависят от сердца, еще какой-то орган от чего-то, но над всеми стоит голова.

Так и здесь, имена Бога распространены. Все имена Бога подчиняются Одному имени – это имя Благий. И поэтому Бог над всеми этими именами господствует. Но Одно имя есть, которое над Богом господствует, это Слово, которое Он возвеличил выше всех имен.

Но имя Бога – Благий, там в Нём все имена, и все имена Бога от этого имени исходят, показывая, какой Он Благий. Он говорит: «Я – Бог Добрый». У нас слово «добрый» — это просто «добренький», но там нет такого.

Там эта доброта высшего порядка и качества, которые здесь никогда не найдешь. И оттуда, исходит благость Бога, чтобы показать, какой Он Благий. От Него исходит вся Его благость.

И эта благость ведет за Собой все имена и свойства, и куда она ведет? Она приводит нас в Благую Волю. И вот когда вы хотите узнать, какой Бог и куда вас Благость привела, надо изучить всё это.

Это как, когда вы открываете драгоценный ящик, и он открывается, то вы видите это Благая Воля. И она представлена еще в двух высших достоинствах, показывая, что она может угодить Богу и привести вас к совершенству.

Но, не Совершенная Воля вас приводит к совершенству, и не Угодная Воля дает вам возможность угодить Богу, а Благая Воля. Потому что, например, кротость выражает себя в смирении, а истина выражает себя в правде.

Истина всегда выражает себя в правде. Точно также и Благая Воля, она представляет имя, и могущество Благого Бога.

В Благой Воле сосредоточены все имена Божьи, все Его свойства. И каждое свойство, Бог назвал определённым именем, с каким Он будет с нами работать. И когда мы это понимаем, тогда Дух Святой видит это, и Он Сам приходит.

Хотя вы ждёте, но Он уже здесь, Он в церкви, Он просто ждёт, чтобы у человека внутренне уже всё было готово, все вещи стояли на своём месте, был абсолютный порядок.

Вот эта часть порядка. Именно Благость Бога устраивает закон для братолюбия, законы благости, законы Благого Бога, а не что-то другое. Потому что Бог говорит: «покажите Мне Моё Естество в вере вашей, Моё Естество покажите, какой Я благ, покажите Моё добро, какой Я Благий».

И, я должен в этом добре показать Естество Благого Бога. А если я этого не знаю… Допустим, быть пастором – это не призвание, это роль. Наше призвание – показать в вере своей свойства Христа и Божественные свойства Христа.

А для того, чтобы их показать, нужен Дух Святой, и нужны все истины, которые вы уже знаете, и тогда Дух Святой приходит на эти истины и делает их живыми. Ваш храм делается совершенно другим. У вас меняются ценности.

Обычно, пока этого нет, у вас всё равно будет такое чувство, где пред определёнными людьми вы робеете, а так у вас будет свобода. Вы сможете принимать прощение Божие. Пока этого нет, даже если Бог вас простит, у вас будет оставаться чувство вины.

И вы, чтобы избавиться от чувства вины, начнёте что-то делать. А, нужно принимать прощение. Если вас простили, то будьте свободны. Но человек не может быть свободным, он продолжает чувствовать себя виноватым.

Мы все люди, и мы можем ошибиться и упасть. Но когда вы друг друга прощаете, не надо чувствовать себя виновным. В этом и суть состоит, что мы и хотели бы, да не получается. Потому что нужно эти вещи, о которых мы сейчас говорим, размышляем о них, рассуждаем о них, чтобы они все ожили.

А когда вы размышляете о них, то вам не обязательно надо время садиться где-то отдельно. Например, вы работаете, и вы можете размышлять.

Вот я размышлял, и как будто бы уже всё известно, как отложить прежний образ жизни. А у меня такие пошли откровения, ещё на несколько проповедей, только на этот один стих. А я говорю: «Господи, если я сейчас буду это выдавать, я отсюда никогда не сдвинусь, я опять буду на этом месте».

Поэтому нужно дальше пойти, чтобы заложить все основы, чтобы потом туда пришёл Святой Дух. И когда Он придёт туда, а Он приходит в то время, когда вы на жертвеннике умираете законом для закона. Вот здесь Дух Святой приходит, и тогда верой вселяется в нас Христос.

А до этого мы не знаем, умер я законом для закона или нет, живёт во мне Христос или нет?.. То есть, мы информацию знаем, но мы хотим почувствовать, как Христос живёт во мне. А вот когда сойдёт Дух Святой на жертву, тогда всё оживёт, и вы будете понимать.

Вам не надо будет чувствовать, но будет приходить глубокое знание от вашего духа и сразу отпечатываться в обновлённом уме, и вы будете знать, что эта информация от Святого Духа и что вам передал это ваш дух.

Когда я общаюсь с Богом, и задаю какие-то вопросы или изучаю Писание, я всегда чувствую, как мой дух передаёт мне Слово, и я точно знаю, что это Святой Дух ему передал, и я чётко и ясно начинаю всё видеть.

И тогда вы будете пророками. Потому что Бог хотел, чтобы все Его дети были пророками. Не в том смысле пророк, который обладает властью, а тем, что вы будете пророчествовать. Это знание, которое, когда вы будете говорить друг другу, это и будет пророчество. И вы будете этим пророчеством утешать друг друга.

Потому что пророчество дано не для того, чтобы обличать. Для этого есть Слово Божие, есть пастор и есть ваша совесть. Написано, *пророчество дано для утешения.* (1Кор.14:31)

И когда мы согрешаем, то даже Дух Святой нас не обличает, потому что обличение – это больно для нас. И Он это знает.

Итак, мы в определенном формате остановились на этих трёх требованиях – отложить, обновиться и облечься. Мы рассмотрели только два и стали рассматривать третье требование.

И обратились к тайне Божией, которая представлена нам в иносказании.

Нам вообще все представляется в иносказаниях, в образах, потому что даже и прямой текст будет запечатан, потому что он в формате мысли. И Дух Святой открывает нам, в этом псалме, через Давида требования, на основании которых мы призваны сработать молитвой веры, потому что, если нет веры, нет и молитвы.

А вера приходит вместе со Христом в плоде правды. Вы теперь оправданный, и вы получили праведность в собственность. А когда вы получаете в собственность праведность, то и в свою собственность вы получаете веру.

Праведность никогда не приходит без веры. Никогда. А вера никогда не приходит без праведности. Дальше, праведность никогда не приходит отдельно без святости, а святость никогда без правды.

Они все приходят вместе, поэтому и называется либо, плодом духа, либо плодом святости, либо плодом правды. Но это один и тот же плод, а никакие это два, три отдельные плода.

Когда вы принесли плод правды – вы принесли плод святости, и это ваш дух, и вы уже это знаете, потому что, когда вы будете утверждены в своем духе, то есть не только в Боге, и в истине, но вы доверяете своему духу, потому что вы уже утвердились Духом Святым.

А что для этого надо делать? Апостол Павел говорит: *«я молился о вас, чтобы вы укрепились духом во внутреннем человеке».* Тогда мы должны молиться: «Господи, я хочу, чтобы я в Твоем духе стал доверять моему, и мой дух укрепился». И когда это произойдет, тогда всё начинает оживать и вы попадаете на жертвенник вместе со Христом.

Там же не Один Христос. Христос нас взял в Себя, и в Свою смерть и воскресенье. Если вы в смерти не умрете с Ним, то вы и не воскреснете с Ним. Написано, *если мы в смерти в Нем пребывали, то мы будем пребывать с Ним в Его воскресенье.*

Тогда, когда Христос поселяется, тогда Он берет нас, и мы вместе с Ним умираем. Это такая благодатная смерть. Я знаю, потому что я ее пережил, и Бог дал мне видеть, как это происходит. Это настолько комфортно, вы находитесь, как Ной в ковчеге. Ковчег – это образ Христа.

Это Христос там чувствует всё. Смерть…вокруг все рушится, бури, ковчег вздымается, чуть ли не на 40 метров вышину, все заливает, все высокие горы залиты водой, ветры гуляют, дождь не прекращается, небо темное… Это для Христа.

А у вас окно в локоть, вверху отверстие. Зачем? А это, чтобы вы общались, чтобы у вас общение с Богом не прерывалось. Вы можете спокойно ожидать воскресенья. И когда это все прошло, Бог открывает, и они выходят. И теперь, когда они вышли, из смерти Христа – они попадают в Его воскресенье.

И когда они попадают в Его воскресенье, теперь они в этом воскресенье могут есть всё – и чистых животных, и нечистых. *Теперь все движущиеся, даю вам в пищу.*

Допустим, нечистые животные, они на самом деле чистые. Бог не создавал нечистых животных. Это Его святыня. А всё, что святыня – это будет нечисто для вас, но чисто для священников. Священники могли есть святыню Господню, а весь народ не мог её есть, это было нечисто для него, нельзя святыню есть.

А священники должны были есть. Весь народ не мог нарушать Субботу, он ее по-особому чтил… Нельзя было зажигать свет... А священники, наоборот, нарушали Субботу в храме, постоянно зажигали светильник.

Видите, разные вещи, и всё это, смотря на ваш уровень познания и кто вы. Но теперь, мы во Христе Иисусе – цари и священники, и главнокомандующие в своем теле.

И Бог хочет, чтобы мы все были таковыми. Когда Он вывел народ Израильский, Он хотел, чтобы весь народ были священниками, чтобы представить Самого Себя всем. Потому что Авраам же не являлся отцом только для Израильского народа?! Он – отец всех народов!

А чтобы быть отцом всех народов, Бог хотел, чтобы этот народ был священниками. А они начали пугаться, потому что быть священником – это нужно было близко подходить к Богу, а это страшно. Поэтому они говорят Моисею: *вот всякий, кто приближается к Богу, умирает.*

Но почему Моисей приближался и не умирал? И Аарон, и Иисус, сын Навин, служитель? Они не умирали. А почему народ умирал, если приближался? Потому что у них в сердце не было Святого Духа.

О Халеве и Иисусе Навине сказано, что у **них был иной дух.** Поэтому **все** пали костьми в пустыне, а люди, у кого был иной дух, они свободно вошли.

И, когда они вошли в Обетованную землю, взяли все обетования, то оказалось, что за эти 40 лет лица их не поменялись, они остались такими же молодыми, и глаза видят также хорошо, силы столько же, одежда за 40 лет не износилась, и обувь тоже.

Потому что, когда у вас иной дух, и вы идёте под этим облаком, под этим Убежищем, то там тление прекращает своё действие. Но надо отвечать требованиям этого облака, надо, чтобы эта Слава была в нас не в формате нашего происхождения.

Потому что мы получаем праведность и святость по происхождению. Мы святые и праведные по происхождению, и они были таковые.

Потому что Авраам был их отец. И по принадлежности к Аврааму, отцу веры, они все уже принадлежали к этому. Поэтому, они могли выйти из Египта, но не смогли войти в Обетованную землю и пали костьми в пустыне. Почему? Потому что **эта праведность, которую они имели по происхождению, должна была быть в плоде!**

Вот когда они плод праведности принесли бы, то вошли в Обетованную землю. Но для этого нужен Дух Святой, а для Духа Святого нужно приготовить почву.

Если ваша почва недобрая, не очищена от мертвых дел, Дух Святой туда никогда не придет, и ни одно семя туда не попадет. Вы можете говорить, исповедовать, сеять туда что угодно…а оно не попадет.

Вот Апостол Павел говорит: *«Я насадил, Аполлос поливал, но взрастил Бог, посему насаждающий и поливающий ничто, а всё Бог взращивающий».* (1Кор.3:6-7)

Так почему Бог, у одних взращивает это семя, а у других нет? Ведь Апостолы не передают плод. Я сейчас вам даю семя, семя Слова, а не плод.

Но если сердце доброе и туда попадает семя, тогда Бог взращивает его. Но Бог не будет взращивать без вас. И здесь уже есть три стороны.

Апостол Павел, который **сеет** семя, Аполлос, который **поливает,** берет слово от Апостола и доводит до нас. Точно так и епископы, они берут это слово и доводят до людей. А потом и вы включаетесь, и должны говорить, **исповедовать**, потому что Бог не может взрастить, если вы не дадите Ему право.

Вы скажете, как? Я? Право Богу? Но Бог нас так создал, с такими возможностями...Он сказал: «сотворим человека такого, который будет как Mы». То есть, как Mы на небе, так и человек на земле. И когда Бог такого человека сотворил, Он этими словами поставил Себе границу.

Он не может теперь к человеку прийти и что-то дать ему, пока человек Его сам об этом не попросит. И человек должен изучить, что ему надо, что Бог хочет ему дать. И когда он изучил и скажет, «Господи, я хочу это иметь, я прошу Тебя, приди, произведи это Своим Духом», и тогда Он производит.

А когда мы молчим, или просто кричим, «Господи, помоги», Он не будет помогать. Конкретизируйте, а в чем вам помочь? Потому что Благость Бога, которая исходит, представляет Его Благое имя. А Благость приводит нас к Благой Воле. В Его Благости есть очень много, Он на все отвечает. Поэтому, вы должны сказать Ему, в чем вы нуждаетесь?

Когда мы знаем этот порядок, как мы созданы и что у нас есть необыкновенная сила, необыкновенные возможности, но мы ими не пользуемся, потому что мы не знаем, как ими пользоваться.

Мы стали рассматривать этот псалом, чтобы совлечь с себя прежний образ жизни, что даст нам основание, облечь себя в новый образ жизни. И в этой песне представлены три последовательные требования.

**Первая часть** определяет устроение самого себя в жертвенник Господень. Мы знаем, это цели, а цель Бога, утренняя звезда. Это наше небесное жилище, которое будет сообразно славному Телу Господа.

Когда мы придем туда, мы сможем видеть Лицо Отца, которое никто никогда не видел, ни один из ангелов и никто из человеков, никогда. И когда Моисей попросил, *покажи мне Лицо Своё,* Бог говорит: «*хотя у нас с тобой отношения хорошие, Я тебя знаю по имени, но Я, если и покажу тебе Моё лицо, ты умрешь»*.

Плоть и кровь не выдержат славы, мощи Этого Лица. А вот наше новое нерукотворное тело выдержит. Наше новое тело было зачато Словом.

Мы же покаялись, от чего? От Слова, от семени Слова, и мы родились от нетленного Семени Слова. Когда мы родились, у нас родился новый человек. Правда, он еще младенец, и поэтому он должен возрастать. И мы, как верующие люди, должны помочь ему вырасти в такого человека, чтобы не он нам подчинялся, а мы ему подчинялись.

И это очень важно, потому что некоторые думают, если они родились, и у них новый дух, то теперь они духовные. Нет, вы еще плотские, душевные люди.

Итак, мы рассмотрели первую часть, как устроить себя в жертвенник Господень, поставить перед собою цели. Когда вы поставили цель, ваша жертва, ваша молитва, и всё, прикасающиеся, осветится. Если жертвенник будет неправильно устроен, вы не будете знать, какая ваша цель и какое ваше призвание.

Ваша цель – это ваше призвание, показать в вере своей Божеское Естество Христа. А Божеское Естество Христа, оно находится в Его драгоценных обетованиях. Обетование, которое Он дал нам – это жизнь вечная – это есть обетование. И когда вы его берете, то у вас начинает проявляться характер, такой же, как у Христа. Вы получаете это все.

Но потом для того, чтобы всё это ожило, написано *«нужен обетованный Святой Дух».* Дух Святой тоже дан нам, как Залог.

То, что Бог дает в залог, Он говорит: *«Я тебе даю этот Залог, чтобы ты был уверен, что Я тебе точно дам нерукотворное тело, гарантированно, потому что у тебя есть Залог, Дух Святой».*

Представляете, что Бог отдал Святого Духа нам в залог, чтобы мы были уверены, что Он исполнит Свое обетование?!! И тогда, имея Святой Дух в залоге на свое тело, мы спокойно уже ожидаем, что придет время, назначенное Богом, и мы облечемся, в эти царские небесные тела, которые будут сообразны Его Телу.

Но для этого надо это тело воспитывать. Бог говорит: *«Я его буду воспитывать и взращивать в тебе, Я тебе буду помогать, но ты будешь ведущий».* Потому что Бог работает с нами, как Помощник. Несмотря на то, что Он Помощник, Он стоит выше нас.

Например, любые отношения между людьми; у пастора с церковью…или же, у мужа с женой… они стоят на одном уровне. Никто из них не стоит выше. Муж не стоит выше, пастор не стоит выше, потому что это их роль, но не их статус, что якобы кто-то выше. Это их роль.

Поэтому вот эти вещи, когда мы понимаем, тогда мы воспринимаем Бога, как Помощника. Почему Помощник? Потому что вначале должен сделать я. Я – ведущий. Бог исходит от меня, не от Себя.

Он готов мне дать и то, и другое, но Он исходит, как я себя поведу. Он не даст мне столько, сколько я хочу, хотя у Него больше есть. Если вы скажете: *«Господи, дай мне больше».* А что ты с этим будешь делать? Ты же не знаешь? Тебе надо знать. Когда ты знаешь, тогда тебе Бог дает по мере веры.

Поэтому второй формат – это формат жертвоприношения, то есть нашей молитвы, какой должна быть наша молитва. То есть, как мы должны общаться с Богом?

Наша молитва должна быть такой, *«возьмите с собой молитвенные слова и придите ко Мне и скажите, отними беззаконие от меня и дай мне во благо».* Я думаю, почему мы привыкли молиться своими словами?

Нам дается гербовая бумага и мы на ней должны что-то Богу дать. А мы берём какую-то салфетку, где мы где-то вытирались, и на ней что-то написали и говорим: «вот мои нужды».

Нет, эти нужды ты должен записать на Его гербовом бланке, Его словами, взять с Его слов. Возьмите молитву Апостола Павла, где он молился: «*я молился, чтобы Бог, Господа Нашего Иисуса Христа дал вам Духа премудрости и разумения*»

Ведь зачем, Дух Святой, поместил это в Писании? Чтобы мы так молились. Скажите, *Небесный Отец, во имя Иисуса Христа, да будет дарован мне Дух разумения!* Потому что разумение – это не плод. Мудрость – это не плод, вы это можете просить.

Мы не можем просить у Бога только то, что мы Ему должны дать. Вот плод Духа – это наша роль, это мы должны дать. И когда мы говорим: «Господи, дай мне любовь, подержи меня, дай мне долготерпение». Бог говорит:

*«Нет, это ты Мне дай, ты Мне дай. Я тебе дал Мое семя, а в Нем моя жизнь. Теперь Я хочу, чтобы ты мне эту жизнь показал. Возьми её в себя, взрасти, Я тебе помогу, Я дам тебе силу Духа Святого, и потом ты в своей вере Мне покажешь Мою жизнь, которую Я тебе дал. Это Моё добро, Моё Благо. Я – Добр. Я - Благий».*

Итак, мы рассмотрели, что Давид представлял свое жертвоприношение в восьми именах Бога, потому что они являлись заветом.

Число восемь – это завет между Богом и человеком. И поэтому он берет, восемь имен, которые в этом завете и в этих восьми именах сокрыты все другие имена.

Вот, допустим, в имени Бога Убежище сокрыто имя Бога Благой. Потому что одно из значений имя Убежище – это облако, из которого всё сияет. Это Благость Бога. И поэтому мы будем иметь все, когда мы изучаем имена Бога, их значения, то уже вы познаете Бога таким образом.

Вы познаете Бога, когда вы узнаете, какой Он через понимание, что Он Такой, или же Он Такой. И тогда у вас никогда не возникнет мысль «Он несправедливый». Когда вы узнаете, какой Он Премудрый, вы никогда так не скажете!

Те люди, которые не знают Бога, они так и говорят. Вот Израиль, они думали, что знают Бога, потому что Он им говорит: *«Мои мысли выше мыслей ваших, и пути Мои выше путей ваших. И как небо далеко от земли, вот такое различие. А вы начинаете Мне указывать, почему Я вот так делаю или Я вот так делаю. Вместо того, чтобы принять и смириться».*

Ведь Иов в начале говорил, Где Ты? Что Ты? И вызывает Бога на суд… и записал все свои душераздирающие молитвы.

А когда Бог пришел, и только заговорил с ним и сказал ему: *«Такая ли у тебя мышца, как у Бога? Можешь ли возгреметь таким голосом, как Он? Можешь ли сделать вот это? А ты знаешь, что это? Можешь ли сделать это? Можешь поймать Левиафана удочкой и дать своим девочкам развлекаться этим Левиафаном?»* Это же Бог сотворил Левиафана.

И тогда Иов говорит: «*Все. Ложу перст на уста, говорил так, и больше не буду».* Почему? Потому что он познал, он узнал, кто такой Бог?.. Бог показал ему, какой Он. А у нас все это записано, какой Он. Надо изучать. Мы изучаем эти имена. И вот Он молился этими именами.

***«Возлюблю Тебя, Господи, Крепость моя. Господь, Твердыня моя».***

Когда Давид говорил, он уже знал, Кем для него является Бог в этих именах. Поэтому он исповедовал их. И когда вы исповедуете это имя и говорите: «Господи, Ты для меня вот Такой», при условии, что вы это знаете. Тогда, это имя получает право и основание немедленно работать на вас.

***«Прибежище мое, Избавитель мой, Бог мой. Скала моя, на Него я уповаю. Щит мой, Рог спасения моего и Убежище мое. Призову достопоклоняемого Господа и от врагов моих спасусь».* (Пс.17:1-4)**

Теперь он все эти имена Господа в Одно Имя поместил и говорит в оригинале, «***Призову имя Благого Бога».*** Ведь, мы читаем все в нашем переводе.

Когда я начал исследовать об Его Благости, где написано: *«Благ Господь к боящимся Его, Благ Господь и направляет кротких, Благ Господь! Вкусите, как Я благ».* Я посмотрел и увидел более 200 мест Писания о Благости. На иврите в оригинале, будет на треть больше!

Поэтому Давид знал, о чем он говорил.

**1**. Господи, Ты Крепость моя! **2.** Господи, Ты Твердыня моя! **3.** Господи, Ты Прибежище мое! **4.** Господи, Ты Избавитель мой! **5.** Господи, Ты Скала моя! **6.** Господи, Ты Щит мой! **7. Господи, Ты Рог спасения моего! 8**. Господи Ты Убежище моё

Господи, Ты Рог спасения моего! Значит, это имя будет участвовать в спасении. Одни имена будут давать крепость и твердыню. В других, ты можешь убегать, скрываться, здесь уповать на что-то, защищаться. А имя Бога Рог дает спасение.

Именно об этом имени Захарий, священник, отец Иоанна Крестителя, благодарил Бога: «*Благословен Господь Бог Израилев, что воздвиг Рог спасения нам в дому Давида, отрока Своего и теперь мы сможем ходить в святости и правде пред Ним»*

Все эти имена, они найдут Себя в Благой Воле, покажут, как Бог Благ к Израилю. Мы уже рассмотрели все эти имена и остановились, рассматривая Рог спасения. Я сразу перейду, где мы стали рассматривать четвертый вопрос, который говорит:

Какой результат или признак, что мы устроили себя в золотой жертвенник курения, из которого выходит рога его и которые говорят, и обладают большой силой, когда мы взрастим в себе это все?

И вот книга Откровения, она показывает результаты, что мы устроили себя. И мы прошли уже 16 глав, остановились на 17 главе Откровения.

**Во-первых** – эта глава, опять возвращает нас к половине последней седмины Даниила, потому что там интересно, она говорит об одном времени, и там нет последовательности. Вообще в Писании, когда мы читаем, нет никакой последовательности.

Один принцип там, другой там, третий там. И для того, чтобы увидеть, этот принцип в этой чудной последовательности, надо получить от Бога Откровение, что и куда относится.

Это также, как вы сели и собираете пазл. И когда собрали, картина готова. Вот так и здесь говорится в Откровении, где семь ангелов, имеющих семь чаш гнева, приготовились выливать содержимое своих чаш на людей, имеющих на своих челах начертания зверя, выходящего из великого моря греховных человеческих вожделений.

То есть мы должны понимать, что всё то, что я сейчас произношу и говорю, это наше будущее призвание. Потому что наше настоящее призвание в рукотворном теле — это показать в своей вере свойства Бога, в добре, в Его благе. И мы потом будем разбирать какое оно наше будущее призвание и какая надежда нашего призвания?

Надежда – это будущее, и она славная! А как я ее буду знать? А вот сейчас мы узнаем, что мы будем делать в наших нерукотворных телах. Потому что, когда мы будем облечены в нерукотворное тело, Бог не возьмет нас сразу же с земли.

Он еще оставит нас здесь для того, чтобы мы уже в этом нерукотворном теле выполнили ещё одно призвание. И это призвание будет совершенно другое. К нам в это время, присоединятся все от Адама, включая нашего первого отца. Все люди веры присоединятся, которые умерли в вере, но еще не получили обещанного.

А почему не получили? Бог говорит через Апостола Павла, *дабы они не без нас достигли совершенства.* Здесь речь не идет о совершенстве возраста Христова, это на своём месте. Здесь речь идет о совершенстве, когда мы, наконец, получаем наши царские, нерукотворные тела.

А сейчас они еще не получили эти тела. И они ждут, пока мы получим. И они будут получать вместе с нами. И Бог говорит им, чтобы они успокоились, обращаясь к душам под жертвенником. Ведь они еще не получили свои тела, или же белые одежды. Это будут наши братья-сотрудники, которые придут к нам.

И мы должны сейчас понимать, насколько велика премудрость Бога. Почему это так? У Бога есть потребность отцовства.

Вы знаете, если человек нормальный, мужчина и женщина, и когда они выходят замуж и женятся, у них открывается необыкновенная потребность родить ребенка. Если, этого нет, то это говорит, что с этой женщиной что-то ненормально. И с этим мужчиной что-то ненормально.

Бог сотворил нас такими, что у нас должна быть сильная жажда материнства и отцовства. Вот в народе Израильском эта жажда материнства, была настолько сильной, что для женщины ребенок был выше, чем муж. Лишь бы только ребенка иметь.

Если она не имела ребенка, это был позор. Она носила постоянно позор. Вот, как Сарра. И, когда Бог дал ей ребенка, Он снял с неё этот позор. Так и Бог, пока Он не наберет определенное число Своих детей, чтобы восполнить Свою жажду и алкание Своего отцовства, а это число знает только Он...

И как только Он наберет, наша Земля прекратит свой бег. Стихия разрушится, Земля и все дела на ней сгорят. И Бог из этого всего разрушенного сотворит новое Небо и новую Землю.

Ведь Он, когда будет воскрешать людей, Он сразу будет их одевать в новые тела. То есть, вначале оденутся в эти одежды те, кто умерли в вере, а потом вы. И потом уже все вместе будете восхищены.

А теперь, представьте, за все тысячелетия, великое множество людей, которого никто никогда не видел, Его детей в этих новых телах. И их задачей будет очистить поле Сына Человеческого. А там, и католики, и православные, и баптисты, и харизматы, и пятидесятники, и мормоны, чего там только нет.

И плюс они в своих разновидностях называются такими, и каждая церковь понимает так, как хочет. Вот как сейчас, в Израиле, одна синагога так понимает, другая так. Они не приветствуют друг друга, одна синагога другую.

В одной синагоге все женщины бритые ходят, в другой синагоге мужчины с пестиками ходят, потому что двинулись головами… Там же в законе, написано не надо стричь волосы на висках…

А причина, что в то время люди посвящали себя идолам, бесам, и это был знак. А они сейчас думают, что надо так делать и не стригутся. А откуда это понимание приходит, и почему?

Потому что нет Духа Святого, Который бы все им это объяснил, потому что они Его не приняли, они даже Мессию не приняли, и хотя их синод узнал, что это Он, и что Его послал Бог, и по Писанию Он Такой и должен быть, но они Его не приняли..

Иногда я слушаю некоторых проповедников, они говорят:

«Они не узнали Eго, потому что они думали, что Oн придет в таких царских одеяниях, в славе, сядет на троне, а Oн пришел в таком виде».

Нет. Они Eго узнали. Потому что в Писании написано, в каком Он виде придет. Написано, что Он, как росток из сухой земли, и что Он будет презираем всеми, и на Него никто не будет обращать внимание и представлять Его, что Он какой-то великий.

То есть, Его вид не был, как вид какого-то необыкновенного царя. Бог дал Своему Сыну такое Тело, которое ничем не отличалось от других, чтобы люди не стали поклоняться Телу Его.

Но открывался Он только тем, кому Отец говорил: «вот тому, вот этому, вот пойди к тому, это вот тот» … Так что Он выбирал только тех, кого скажет Ему Отец. Он говорил только то, что слышал от Отца. Он не говорил от Себя ничего.

**Во-вторых -** показывает свойства людей, имеющих на своих телах начертания зверя, и их дела в показном благочестии, в образе вавилонской блудницы, сидящей на водах многих. И затем поведет Иоанна в пустыню и покажет вавилонскую блудницу уже не на водах многих, а на звере багряном.

Я прочитал много разных книг богословов, или же «генералов Божьих» так называли их здесь. И все они в один голос говорят: «багряный зверь – это Россия, Советский Союз». Они даже не знают, что багряный зверь – это их ветхий человек, это грех.

Пророк Исайя говорит: «если ваши грехи будут, как багряное, Я, как снег убелю». Потому что наш ветхий человек представляет этого зверя багряного.

Почему этого зверя принимают? Его же не принимают, как зверя багряного? Его принимают, как самого Иисуса Христа, Лже-Мессию.

Этот суд, который мы призваны будем творить, который в надежде нашего призвания, то есть, который мы будем совершать в нашем новом нерукотворном теле. Вот тогда мы будем обладать сверхъестественным свойством.

Например, мы зайдем в зал, где будет много людей… Но, если Дух Святой даст нам определённое знание, мы сможем сделаться для людей невидимыми или видимыми, или же такими, как они.

Эта будет способность нового человека. Эти тела будут обладать силой, и приводить в ужас. У Иоиля написано: *у всех лица побледнеют.*

**В-третьих -** покажет суд, который Бог совершит над Вавилонской блудницей, десятью рогами зверя, на котором она сидела, и суд над самим зверем.

При этом будем помнить, что этот суд является результатом голоса, исходящего из четырех золотых рогов. Потому что, когда Иоанн все это видел, он говорит: я услышал голос одного из четырех рогов. И это свойство этих рогов, этого золотого жертвенника, очень интересное, для тех, кто себя в него устроил.

Там есть свойство мудрости – это лицо человека, там есть свойства мужества, это сила льва, там есть телец, это жертвенное животное, но в то же время это необыкновенное животное, это могучее животное.

Если телец один на один выходит со львом, то лев с ним не справится. Он льва, как игрушку подкидывает, и лев летит от него, и он может его убить своей силой. Об Иосифе сказано, что роги его, как роги буйвола, и он истопчет ими все народы враждебные ему.

Мы видим орла летящего, Бог говорит, что это мудрость, знание, ведение. Бог говорит: «*Я послал Орла с Востока».* Это значит, что мы будем слышать голос Божий, благодаря этому свойству орла.

Мы будем иметь мощь, благодаря тельцу… и все эти свойства находятся в четырех животных. И эти свойства каждый человек отдельно имеет. Это пророческая функция, функция пророка.

И когда мы видим, пророк Иезекиль описывает славу Божию, идущую от Севера, и он там видит этих четырех животных с этими лицами, это говорит о том, что Церковь Иисуса Христа, она находилась до создания мира в Боге.

И Христос был там, и она уже была там помещена в Него. Бог Отец родил Сына, а потом уже через Сына здесь на земле начинает рождать Своих детей, которые были во чреве у Него.

И Он знал, какие они, Он их узнавал, потому что Он нас предузнал прежде создания мира. И поэтому вот это облако, это не только там был Бог, но там была и Церковь, и Христос, это они там были.

Поэтому у Авраама и было такое сильное желание увидеть этот город, Художник и Строитель, которого Бог, увидеть какая церковь, какая она сильная. И Бог дал ему увидеть, показал ему, потому что он будет отцом этой церкви, отцом веры.

Бог сделал его отцом всякого верующего, который придет к Богу. Христос сказал иудеям: «Авраам, отец ваш, рад был увидеть день мой, и увидел, и возрадовался».

А этим днем являлась Церковь, то есть Великая Суббота и Авраам возрадовался. Но они говорят Христу: кто Ты Такой, Тебе и 50 лет нет, и Ты говоришь, что Ты видел Авраама?!!

Конечно, они не видели в Нем Божество, и поэтому не могли поверить. А ученики это видели.

Итак, будем помнить, этот суд является результатом голоса из четырех рогов золотого жертвенника курений, поставленного в полную зависимость от медных четырех рогов медного жертвенника всесожжения, в которое нам необходимо было устроить себя, чтобы сработать с Богом в Его славном имени Рог.

Потому что, когда мы устрояем себя в это, мы не устрояем себя вначале в этот жертвенник, потом в другой жертвенник. Вы знаете, как мы устрояем себя в эти принадлежности? - Одновременно.

Вы одновременно устрояете себя в Золотой Стол для хлебопреломления, в Золотой Светильник, в Золотой Ковчег, в Медный жертвенник, в Медное море... Это все происходит одновременно, а не последовательно, в духе человека, когда он устрояет себя в храм Божий.

Потому что в храме должны быть вещи, посредством которых священник будет поклоняться Богу, прославлять Бога, и Бог придет туда.

Вот почему здесь в Откровении показано в этих образах, где присутствует Церковь. И она присутствует в виде этих четырёх рогов, в виде этих четырех животных, или также, в виде двадцати четырех старцев, сто сорок четыре тысячи… Там все вместе!

И каждое это число, это не число. Допустим, сто сорок четыре тысячи, говорят о себе, что они устроили себя в стену и у них есть упование.

Значит, они представляют печать Отца на челе, они представляют девственность, чистоту, верность, следование за одним голосом, они не осквернились с другими женами, они не бегали из одной церкви в другую, не оставляли своего собрания, и поэтому они представляют совершенство Небесного Отца..

Но это свойство есть и у четырех животных, и у двадцати четырех старцев. И то, что есть у двадцати четырех старцев, и у этих есть. Это просто функция царя, священника, пророка и военно-начальника, которыми мы обладаем в самих себе, во Христе.

И пришел один из семи ангелов, имеющий семь чаш, и говоря со мною, сказал мне: пойди, я покажу тебе суд над великою блудницей, сидящую на водах многих. А зачем ему Ангел это показывал?

Чтоб он написал это, и чтоб мы с вами этот суд запомнили и написали в своем сердце, потому что это наше будущее призвание, которое мы должны выполнять. И здесь вы уже прекрасно понимаете многие вещи, кто такая великая блудница, сидящая на водах многих…

И с ней блудодействовали цари земные, и вином ее блудодеяния упивались живущие на земле. **Число семь** – это не количество, а собирательный образ полноты Христовой, в лице жены-невесты Агнца, или же младенца мужеского пола, или же пяти мудрых дев.

Есть очень много образов на это. Поэтому они представляют единовременно – это жена-невеста Агнца, в функции 24 старцев и четырех животных и функции 144 тысяч, стоящих на стеклянном море, которое горит огнем у престола и вокруг престола.

Вот эти семь ангелов, они представляют их. Это не бесплотные существа. Бог показывает, что это будем делать мы. Но правда, не в этих телах, потому что мы обретем уже другое новое тело, другой уровень.

Это видение апостолу Иоанну показывает один из семи ангелов, имеющих семь чаш, говорит о том, что мы вновь возвращены к половине последней седмины Даниила, в которой выливаются семь чаш гнева на людей в среде наших собраний, которые не имеют на своих челах печати Божией.

В иносказании этого видения люди, имеющие на своих телах начертания зверя и имени его, представлены в образе великой блудницы, сидящей на водах многих.

**А воды многие** – это учения. И они перехватили, и сидят, думают, что они истина последней инстанции. Это богословы, это бакалавры. Вы что думаете, правда, на них сейчас все равняются?

Они уже дошли до того, что говорят: «Христос — это не Бог, это не то, это не то». И ставят пасторами только людей с такими же корочками, как они сами, где надо выучиться. Куда церковь пришла?

Бог всё делает Сам в Своей Церкви, Он поставляет Своего человека в церкви, выдвигает и помазывает его Своей мудростью, и потом через этого человека начинает работать на всю церковь. Но они от этого отказались. Им не надо нам такой человек. Они этого человека боятся. Они выбирают сами себе.

Поэтому, здесь Бог показывает, что в этой последней седмины, в половине этой седмины выливаются семь чаш гнева на людей в среде наших собраний, которые не имеют на своих челах печати Божией.

В иносказании этого видения люди, имеющие на своих челах начертания зверя и имени его, представлены в образе великой блудницы, сидящей на водах многих. **Сидеть на водах многих** – это, с одной стороны, означает господствовать над многими водами.

Потому что, когда вы сидите, вы господствуете. Вот когда Бог сел, Он господствует. И Он господство проявляет Свое не тогда, когда Он ходит, и не тогда, когда Он стоит, но, когда Он сидит на престоле Своем.

Поэтому, великая блудница – это Вавилон великий, мать блудницам и мерзостям земным, следует, что:

**Образом вот многих,** на которых сидит великая блудница – это реки всевозможных учений, пущенные драконом из пасти своей, которые в устах лжеапостолов и лжепророков, являются смешением истины Слова Божия с толкованиями их плотского ума.

«И пустил змей из пасти своей вслед жены воду, как реку, дабы увлечь ее рекою». (Отк.12:15).

Исходя из этой фразы: «с нею блудодействовали цари земные» следуют, разуметь, что великая блудница в лице лжеапостолов и лжепророков вступит в союз с представителями светской власти, которые для представителей этой власти рассматриваются Писанием, как блудодеяние, так как будет носить незаконный характер.

Ведь когда они вступают в связь, допустим, с Папой или с Иерархом каким-то, они прекрасно понимают, что это религия, вера, власть у них, но им это нужно. Они знают, что это незаконный характер, но они вступают, чтобы что-то делать.

Потому что люди мира сего не только далеки от обольстительных учений, представляющих смешение истины Слова Божьего с выбросами плотского интеллекта лжеапостолов и лжепророков, но и чужды ко всему, что происходит в среде собраний святых.

А посему, по словам апостола Петра, упиваться яростным вином блудодеяния великой блудницы в среде наших собраний могут только те люди, которые оставили прямой путь, идя по следам Валаама, сына Восорова, который возлюбил мзду неправедную.

Глаза у них исполнены любострастия и непрестанного греха; они прельщают неутвержденные души; сердце их приучено к любостяжанию: это сыны проклятия.

Оставив прямой путь, они заблудились, идя по следам Валаама, сына Восорова, который возлюбил мзду неправедную, но был обличен в своем беззаконии: бессловесная ослица, проговорив человеческим голосом, остановила безумие пророка.

Это безводные источники, облака и мглы, гонимые бурею: им приготовлен мрак вечной тьмы. Ибо, произнося надутое пустословие, они уловляют в плотские похоти и разврат тех, которые едва отстали от находящихся в заблуждении.

Обещают им свободу, будучи сами рабы тления; ибо, кто кем побежден, тот тому и раб. Ибо если, избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, опять запутываются в них и побеждаются ими, то последнее бывает для таковых хуже первого.

Лучше бы им не познать пути правды, нежели, познав, возвратиться назад от преданной им святой заповеди. Но с ними случается по верной пословице: пес возвращается на свою блевотину, и: вымытая свинья [идет] валяться в грязи. (2 Пет.2:14-22).

*Продолжение следует*