***09.21.25 Воскресение***

В связи с исследованием нашего нетленного наследия, которое состоит в славе нашего нерукотворного тела, которое будет являться вечной Субботой Бога, вечным жилищем Бога, мы пришли к необходимости рассмотреть такой вопрос:

Что необходимо предпринять со своей стороны, чтобы получить:

***Право на власть, отложить прежний образ жизни, чтобы облечь себя в новый образ жизни.***

Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Это очень знаменательная по своему статусу заповедь. Потому что все заповеди Господни, которые нам даны, они находятся в таком удивительном порядке, где часть заповедей подчиняется одной заповеди, часть – другой. А одна заповедь может стоять во главе всех заповедей!

Эта заповедь, которая подчиняется другой заповеди, которая говорит о том, чтобы мы были совершенными, и чтобы мы были такими, как Бог.

Ведь Бог является Богом цели и когда Он создавал видимый мир, и невидимый мир, у Него была цель, которую Он преследовал в создании этого мира.

И это не был мир. Это был человек, который должен отвечать Его требованиям, чтобы у него было духовное тело, и чтобы этот человек имел такие же свойства, как Бог.

И чтобы он мог с Ним напрямую общаться, и чтобы этот человек мог видеть Его лицо, а Он – его лицо, и чтобы этот человек был из Его рода.

И вот ради только этого были созданы и видимый, и невидимый миры, земля, и все… и вся масса людей. И поэтому у нас есть призвание. Бог дал нам призвание, чтобы мы показали в вере Своей добродетель.

Потому что Бог – добр, благ. И чтобы мы могли показать Бога в своей вере. Но чтобы Его показать, надо иметь Его свойства, а мы эти свойства получаем через слышание Слова Божьего.

Мы получаем эти свойства в семени, в зерне, и поэтому, если это зерно не принесет плод, то мы не сможем показывать Бога в своей вере.

Поэтому некоторые думают, вот я услышал и принял. А куда ты принял? Может, ты это в голову свою принял, в мысли свои, и стал надмеваться этим знанием? А надо принять его в сердце и сердце надо подготовить.

Это должно быть рожденное от Бога сердце, там должна быть добрая почва. А никто не рождается с доброй почвой сердца. Нет таких людей.

Все младенцы, у них захламленное сердце, они думают… вот это правильно, вот это правильно… а потом, когда подрастают и видят, что они неправильно воспринимали вообще эту заповедь, и она нас не спасет и это ложные твердыни.

Теперь, надо очистить совесть от мертвых дел, то есть почву приготовить для принятия семени. А если мы не сделаем это, то семя мы не сможем получить.

Притом, когда Бог дает нам семя, Он же не дает нам сразу семя Царства Небесного. Он нам дает вначале залог оправдания, семя. Мы получаем оправдание даром, но это оправдание, которое мы получили даром, не спасает нас.

Мы его получили, это семя. Вот теперь мы это семя должны в этой доброй почве посеять, чтобы получить плод правды. И когда мы получаем плод правды, наша добрая земля перестаёт быть доброй, то есть она остаётся доброй, но её статус повышается, она становится землёю правды.

Если до этого она была доброй почвой, теперь она становится почвой правды. И теперь уже, когда она является землёю правды, она может принять **семя Царства Небесного**, не плод, а **семя.**

**А в добрую почву семя Царства Небесного бесполезно сеять.** Потому что, если вы маленькую девочку выдадите замуж, она не сможет родить, потому что у неё ещё не сформировались в организме свойства, данные ей, чтобы её оплодотворять семенем.

«Есть у нас сестра, которая ещё мала, и сосцов нет у неё, что нам будет делать с сестрою нашею, когда будут свататься за неё? А другая, говорит: я стена, я буду в глазах Его, как достигшая полноты, я достигла совершенства. (Пр.8:8-10) Поэтому она готова.

Mы должны понимать ещё одну вещь, что когда Отец передавал Своему Сыну Слово, **Он передавал его в формате семени**. **И Сын передавал в формате семени.**

Так что, хотя оно и называется словом, но Он передавал его в формате семени. А теперь Дух Святой взял это слово и дал его Апостолам, и тоже в формате семени. И когда мы передаём это слово, оно тоже в семени. Мы получаем зёрнышко – семя, Мы не получаем плод. Это уже наша прерогатива – приготовить почву.

И когда мы это семя посеем, а в нём уже заложена программа Бога, Его естество, и только тогда оно начнёт приносить плод. Если мы не знаем этого процесса, он не будет работать. Надо эти вещи знать. Вот почему мы сейчас говорим о том, а как приготовить почву?

Нужно отложить прежний образ жизни. А что такое прежний образ жизни? У нас от рождения заложена генетическая программа падшего сына зари, которую нам передал Адам, когда он услышал семя змея, и взял его, и он умер. И эта программа сегодня нас убивает.

Миллионы христиан, у них не жизнь внутри, а смерть, потому что религия – это смерть. Религия – это мёртвая вера.

Что такое вера? Что можно назвать верой в нас? Это когда мы приняли семя, и оно принесло плод. Вот тогда у нас есть вера. А до тех пор, ни у кого веры нет.

А для этого надо с этим семенем умереть. **Когда мы получаем это семя, оно преобразует нас в семя. Мы ещё не плод. Когда мы приносим плод, этот плод преобразует нас в плод.**

Поэтому то, что мы слушаем и когда принимаем, оно преобразует нас. *Познайте истину, истина сделает вас свободными,* сказал Христос.

Но истина сделает нас свободными, когда эта истина принесёт плод правды. **Правда – это истина в действии.**

*Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях.*

Бог за нас это не будет делать. Это наше решение, и это должны делать мы. Люди, пришедшие к Богу, их убедили… покаялся, и Христос в тебя вошёл, и ты уже другой. Они ощущают радость от покаяния, и они считают, что уже всё, и ничего не надо делать.

Но есть Божья прерогатива. Он говорит: Моя задача – дать вам семя, истину, а **ваша задача – преобразовать это семя в плод.** И, конечно же, Он дал нам Силу для этого. Мы не можем своими физическими способностями, умом, свойством это сделать. Для этого нам дана Сила, Сила Святого Духа.

А если мы её не приняли, если мы не знаем, нам никто не объяснил… а просто сказали нам, что вы говорите на иных языках – это сила. А это не сила.

Говорение на иных языках – это дар Божий, который даёт нам способность, или нашему духу, использовать наш речевой аппарат, чтобы говорить с Богом тайны, которые даже не знает мой разум. И дьявол не может услышать.

Если нам не объяснили, что это не делает нас духовными, мы начинаем гордиться, превозноситься над другими верующими.

Потому что иметь дух Христов – это иметь Его естество и иметь Его Силу. У Духа Святого есть имя, и это Его первое имя – Сила. А потом уже под этим именем строятся все Его другие имена – Дух Утешитель, Дух Мудрости, Дух Разумения, который будет передавать нам то, что возьмёт от Христа.

А уже имя Сына Божьего Иисуса Христа – первое Его имя – это Слово. А вот имя Бога Отца, Он говорит: «Я - Благой». Но за этим именем стоит другое имя – Мысль.

В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. Всё чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть (Ин.1:1,3)

В оригинале – это Мысль. Когда эта Мысль открывается в Слове, то оно будет Рема, но здесь Логос.

В начале была Мысль, эта Мысль была у Бога, и эта Мысль была Богом.

Тогда мы начинаем понимать, что, оказывается, первое имя Отца – это Мысль. И она находилась в Нём всегда.

И в этой Мысли была вечная Жизнь Бога. И эта жизнь обладала способностью света, она была светом. Там была Его генетика, Его свойства, Его дарования, Его возможности. Поэтому, мы должны эти вещи понимать, и они начинают действовать, когда вы принимаете.

**Отец даёт Сыну, Сын даёт Святому Духу, Дух Святой приносит Иоанну или ещё какому-то человеку, которого посылает, а тот уже передаёт. И это всё семя.**

Нам Слово Божие дано в семени. И если бы оно давалось нам в плоде, то этот плод ничего с нами бы не сделал, потому что нас преобразовывает наш плод, когда мы его приносим. И поэтому все обетования Божии, все истины Божии нам даются в семени, и потом уже наша задача – преобразовать их в плод.

**Обновиться Духом ума вашего** – это тоже наша задача. **Облечься в нового человека, созданного по Богу в праведности и святости истины** – это тоже наша задача. Как я могу облечься в нового человека?

Я должен своего сокровенного человека, который родился, преобразовать в нового, сокровенного человека, который будет подобен Богу через праведность и истину. То есть внедрить в него это всё. Вначале мы должны его оправдать, дать ему оправдание в собственность.

И когда он будет иметь в собственности оправдание и своё спасение, **тогда его земля будет называться землёю правды**. Как Давид говорит: *Дух Твой Благий, да ведёт меня в землю правды*. **Только в земле правды мы можем получить Царство Небесное.**

То есть наше нерукотворное тело мы получаем, когда наша почва становится землёю правды, туда идёт это семя Царства, и оно должно преобразоваться в плод Царства.

Итак, для выполнения этой повелевающей и чрезвычайной по своему статусу заповеди, определяющей наше право на власть, совершать спасение своей души и **усыновление нашего тела…**

**Бог заботится о теле** и говорит, что наше тело должно быть усыновлено.

А как вы тело усыновите? От того, что вы представите тело ваше в жертву живую, святую и благоугодную Богу, оно не будет усыновлено.

**Тело усыновляется истиной!** Эта истина должна показать, как усыновлять наше тело, чтобы оно стало сыном для Бога. Но спешу немножко огорчить вас, что наше тело, в котором мы живем, никогда не будет сыном. Потому что *«плоть и кровь Царства Божия не наследует».* **Сыном будет наше нерукотворное тело.**

Бог усыновляет наше тело путем того, что Он дает нам обетование нерукотворного тела, вечное жилище, небесное. И когда мы его принимаем в себя, то у нас наш новый человек начинает преобразовываться в царского сына.

И когда приходит время, он созреет. И задача Бога, Он возьмет и облечет наше рукотворное тело в нерукотворное.

Бог не будет жить в рукотворном теле вечно. А вот в нерукотворном – да! Бог есть Дух, и наше тело должно быть другим. Когда мы это поймем, у нас будет утренняя звезда, которая будет светиться. Это наша цель, ради чего мы посвящаем, ограничиваем себя в определенных вещах.

Потому что, чтобы себя ограничить, не приближаться к чему-то, нам надо понимать, что такое Божья святость и приносить плод святости. Вот плод святости нас не допустит соприкасаться с грехом. А если мы не будем иметь плода святости, то мы будем соприкасаться с грехом и даже не будем понимать этого.

Плод святости – эта планета, которая находится в орбите, и она вращается по орбите. И вот эта орбита – есть плод святости. Бог показал нам, что эти звезды, они отображают образ детей Авраама.

Апостол Павел говорит, что когда мы придем в вечность, то *мы будем разниться друг от друга, как звезда в своей славе разнится друг от друга.* Наша планета, она имеет три движения.

Она вращается вокруг себя, она вращается вокруг Солнца и летит вместе с галактикой в этом бездонном пространстве, у которого нет никакого конца. И все это определено Богом.

Когда я вращаюсь вокруг себя, как Земля, это говорит о том, что я исследую себя, есть ли у меня основания из 12 учений. 12 часов дня и 12 часов ночи.

А когда я вращаюсь вокруг Солнца, она дает мне сроки временные, в которых можно приносить плод, чтобы я знал, когда пахать землю, когда сеять, когда поливать, то есть приносить плод.

А когда Земля летит – это третье движение, чтобы совершить свое призвание и сделаться таким, как Бог. И как только я это сделаю, я готов, чтобы меня Бог облёк в моё нерукотворное тело, которое сейчас растет и воспитывается во мне в этом времени.

Так что **само время говорит, что у него есть начало и есть конец.**

**У Земли тоже есть начало и конец.** Потому что Бог ее создал для того, чтобы воспитать для себя детей, а также жену для Своего Сына, Невесту, чтобы они были подобны Ему. Когда пройдёт семь тысяч лет, Земля перестанет более существовать.

И время перестанет существовать, времени больше не будет. И вся эта видимая Вселенная, она исчезнет, потому что мы находимся в вечности, и мы летим в этой вечности.

Но Бог вначале вселяет вечность в наши сердца, вот этой истиной, потому что это вечная жизнь в этих словах. Конечно, как люди физического настроя, мы этого не можем чувствовать.

Поэтому заповедь определяет и дает право на власть совершать спасение души и усыновление своего тела, закончить его, что будет означать, что теперь и наше тело будет сообразно славному телу Его.

Итак, для этой цели, чтобы это сделать, задействованы три глагола или три требования, три дисциплины – отложить, обновиться и облечься. То есть, отложить прежний образ жизни, поменять наше мышление. Получить обновленный ум, ум Христов.

При этом будем иметь в виду, что, когда мы получаем ум Христов, наш прежний ум тоже остается где-то рядом здесь.

И поэтому надо все время бодрствовать, когда мы слышим слово, когда мы общаемся с людьми, когда мы воспринимаем истину, чтобы не включился тот старый ум, потому что он никуда не делся. Он рядом. Апостол Павел говорит: *а мы имеем ум Христов*, и этот ум может проникать в мысли Бога.

Бог дает одному человеку способность, чтобы показать, как это делать, а другой обладает способностью принять это слово. И вот этим словом он уже проникает. И это Божий порядок такой. У Него везде порядок. Кто-то стоит во главе, а кто-то стоит в зависимости от этой главы.

Однако, эта глава и этот зависимый, они суть одно, и они слиты друг в друге. Но есть порядок, как и в теле. Система нашего тела внутренняя. Там есть кто-то, кто стоит во главе, а кто-то – не во главе. Допустим, мозг определяет все, господствует над всем. Сердце господствует над почками…

То есть, наши органы – это тоже образ, как мы должны любить друг друга, проявлять братолюбие. Но когда какой-то брат или сестра заболевает, они не могут уже вам передавать Божье естество, чтобы вы радовались, прославляли Вашего Небесного Отца. Оно всё забирает в себя, и вы в грусти.

Вы знаете, почему Он сказал, ученикам, *«Вы свет миру»?* Потому что свет является руководством. Бог поставил на планете Земля светило и звёзды для управления Землёй, поэтому свет должен управлять.

Теперь, когда Он говорит, *«Вы свет миру»,* это значит, вы будете светом, и эти люди увидят ваши добрые дела и прославят Вашего Небесного Отца.

Что люди этого мира увидят ваш свет и прославят Отца Вашего Небесного??? У них в голове даже понятия нет, кто такой Отец Небесный??? У них нет такого понимания, как они могут видеть, да ещё и прославлять??? Бог не примет славу от человека беззаконного.

Мир лежит во тьме. Этот мир не представляет звёзды, они лежат во тьме. **Эти звёзды, которые находятся в орбите святости, представляют только люди святые, да и то не все, а только те, которые уже имеют плод святости.**

**А чтобы иметь плод святости,** надо умереть для греха, отложить прежний образ жизни, потом обновиться Духом своего ума, и только тогда, когда вы начинаете облекаться вот в эти свойства, только тогда вы можете приносить плод святости.

*Ныне, когда вы освободились от греха, и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец – жизнь вечная.*

*Ибо возмездие за грех – смерть, а дар Божий во Христе – жизнь вечная во Христе Иисусе, Господе нашем. (Рим.6:22-23)*

И ни один ряженый евангелист и ряженый пастор никогда об этом не проповедуют. Они же прекрасно понимают, что, если они скажут людям, что им надо умереть для греха, стать рабом Богу, приносить плод святости, только потом они получат жизнь вечную…

Здесь очень большая плата – отложить, обновиться и только потом облекаться.

Чем больше мы погружаемся, тем больше у нас появляется инструментов и возможностей проверять себя постоянно. Когда мы вращаемся вокруг света, эта истина, которая нам освещает, мы ее слышим, и она показывает такие вещи, которые мы еще не знали.

Мы не знаем даже еще своих возможностей. Ведь многие христиане живут печально, бедно только потому, что они не знают, кто они. Они не знают своих возможностей.

Но когда истина вскрывает наши возможности, кем мы являемся во Христе Иисусе и что сделал для нас Бог во Христе Иисусе, то мы вдруг начинаем, наконец, понимать свои возможности, что мы несметно богатый человек.

Там написано *«богатство милости Божией»,* то есть она обладает богатством, таким вечным, нетленным, не ветшающим, что мир со всеми своими благами не может этого богатства взять.

Вот почему написано *«Не бедных ли мира избрал Бог быть богатыми верою?»* Потому что богатство веры состоит, когда вы преобразовали себя в плод духа.

То есть приняли семя, и потом взрастили его в плод духа. А чтобы принять семя, Апостол Павел говорит:

*Безрассудный! То, что ты сеешь, не оживёт, если не умрёт. (1Кор. 15:36)*

Семя пока не умрет, оно не принесет плода. Поэтому так и при воскресенье, оно сеется, и мы попадаем в смерть. Смерть отображает добру почву.

И мы носим в себе эту смерть Господа Иисуса. И, как я часто говорю, не надо пугаться. В смерти Господа Иисуса вы не будете переживать того, что переживал Иисус. Вы будете находиться в состояние комфорта.

Все обетования Божии начинают действовать только в воскресении. Семя прорастает, и уже в плоде я получаю воскресение.

Вот почему написано: Который предан за грехи наши, и воскрес для оправдания нашего. (Рим.4:25)

И когда мы в Его смерти находимся, мы умираем для греха. А в Его воскресении мы получаем оправдание. Когда мы восстаем из смерти в воскресении, и тогда мы становимся рабами Бога, мы можем отдать члены тела своего в рабы праведности, так как ранее отдавали их в рабы греха.

И только тогда мы можем творить плод святости. И вот этот плод святости является светом.

Для какого мира??? **Для мира, который называется братьями и сестрами. И вот когда мы проявляем естество Христа в братолюбии, вот они и начинают прославлять Отца Нашего Небесного.**

И увидеть могут только люди, которые перестали быть религиозными. Религиозный человек – это самый худший человек. Это оккультно-обременённый человек, злой. Он вам ничего не простит.

Даже малейшее, если вы сделаете что-то не так… он тоже этого света не увидит. Когда вы будете ему этот свет показывать, он приходит в негодование и в бешенство.

Некоторых людей, которые такой свет показывают в определенных церквах, отлучают из церкви, потому что они стали светом.

Здесь речь идет о мире святых, вот как написано, *«Ибо так возлюбил Бог мир».* Если вы посмотрите, в оригинале имеется в виду мир верующих людей. Не людей этого мира.

Потому что дальше это становится ясно. *«Чтобы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную».* Чтобы люди, которые в этом мире, когда приходят, в церковь, приходят на поле Сына Человеческого, *чтобы они не погибли.*

А погибший мир к этому не имеет никакого отношения. И потом, мир уже осужден. А когда уже осужден, они пребывают во тьме.

Вы знаете, что у Бога есть такое свойство предузнания? И вот когда еще у Него было это заложено в мысли… у Него был план создать такого человека, который был бы Ему Сыном, имел бы Его природу… то для этого человека нужна была Земля и Небо. И все это было в мысли у Бога.

Теперь, а как узнать такого человека? Написано о премудрости, *Он видел её, явил её, приготовил её и испытал, такова ли она?* Учитывая, что Бог Вездесущий, то есть, Он пронизывает пространство всей Вечности, которому нет конца. Это его разум неисследим, и Он так пребывает одновременно.

Если взять время, настоящее, прошедшее и будущее, то Он пребывает в настоящем, в прошедшем и в будущем сразу, одновременно.

А так как эта вечность, то там нет настоящего, прошедшего, будущего. Там вечное. Вот Он взял перед Собою и провел миллиарды людей. И перед Ним прошли **все** миллиарды людей, которые придут через семя Адама, и они будут размножаться.

И Он смотрел на их лица… как они реагируют на истину. И те люди, которые реагировали на Истину, то есть желали эту Истину, **жаждали**, то Он в них влюблялся. У

 Него возгоралось к ним желание. **Вот их Он и предузнал!** А потом Писание говорит, *«восхотев, возжелав, Он родил нас словом истины, чтобы нам быть некоторым начальством».*

Не начатком, потому что в переводе начаток – это быть начальством Его создания. Он создал человека, чтобы он был не каким-то начатком, а чтобы он был начальством создания, начальством всей земли.

И поэтому, когда я читаю в Писании и вижу, как люди, исполнившись Духом Святым, от радости начинают говорить такие слова:

«Росы, да славят Бога! Реки, деревья» … я не понимал раньше…ну вот я бы вышел здесь, молился перед вами, и начинал бы говорить: «Росы, да славят Бога! Дождь, да славит Бога! Зима, да славит Бога! Все деревья, да славят Бога!» Меня могли бы посчитать, что со мной что-то ненормально?!

Все Его творение создано с музыкальными и вокальными способностями. И оно может петь славу Богу, но так как оно отдано во власть человека, оно не может начать это делать, пока вы не повелите ему. Притом, вот этим глаголом, которым Он творил мир, Он сказал: «**Да** будет свет, **Да** будет то, **Да** будет то» …

И когда вы говорите так, они начинают хвалить. Все творение хвалит, и когда облака плывут, есть мелодия в них. Раскрыли, что, оказывается, в природе все поет, у каждого свой голос. Но чтобы они пели, надо, чтобы вы им повелели этим творческим глаголом.

Когда вы начинаете восхищаться великолепием, величием Бога в Его имени, вы начинаете так славить Бога.

Итак, какие условия необходимо выполнить, чтобы посредством уже нашего обновленного ума начать процесс облечения самого себя в нашего нового человека, то есть в полномочия славы своего нового человека?

Потому что это слава Божия в нас, и такой человек обладает свойствами Бога, и он уповает на Бога и на Его слово. Апостол Павел говорит, что, если у вас есть упование, значит, слава Божия в вас, упование славы.

Слава Божия ведет вас к обетованию вашего тела. Это ваша звезда, которая ведет вас по пустыне.

А пустыня – это символ освящения. Но почему там масса людей пала костьми в пустыне, и дошли только двое? Там написано: *«только у этих двоих был иной дух, у Халева и Иисуса Навина».* Остальные пали костьми в пустыне. Почему? Потому что слава Божия, которая сопровождала их, она же и убила их. Почему убила?

А потому что у них не было плода святости, который бы предохранял их. Если бы у них был плод святости или упование на Бога, это была бы слава Бога внутри. Они имели славу Божию, как и мы все имеем, по происхождению.

Когда мы приходим к Богу, **мы рождаемся от Бога, и тогда по происхождению - мы праведные и святые.** Но святость по происхождению, не спасет нас. **Нам надо, чтобы мы уже были праведные и святые, не только по происхождению, но и по плоду, чтобы мы принесли плод!**

И тогда, когда мы приносим плод оправдания, вот этот плод оправдания, он уже является славой Бога.

Представитель славы Божией – это Моисей, и облако славы над вами, и тогда вы идете, и вы не падёте костьми в пустыне. А если вы будете надеяться на происхождение, что вы дети Авраама, то первое, что сделают дети Авраама, они начнут восставать против представителя славы, против Моисея.

И тогда слава Божья начнет убивать их, потому что он ее представитель. А Слава Божия защищает Своих представителей, которых она ставит.

Бог нас помещает во Христа Иисуса. А когда Он нас туда помещает? Нужно дать Ему право туда поместить. Он не может поместить нас во Христа Иисуса, пока мы не поместим Христа в свое сердце. Всегда есть две вещи.

Когда Бог нас призывает, он только тогда нас призывает, когда находит в нас что-то от Своего, от Своей природы. Вот когда мы **жаждем истину**, то это уже есть в нашем сердце место, где Христос может отдохнуть. Некто сказал Ему: *«я пойду за Тобой, буду Твоим учеником».*

Но Он ответил: *«Ты не можешь быть Моим учеником. У тебя есть норы для лисиц и гнезда для птиц. А другому говорит: «иди за Мною».*

*А тот Ему говорит: «позволь, я пойду родителей похороню». Он говорит: «не надо, оставь родителей этих мертвецов и пусть их другие мертвецы хоронят, а ты иди за Мною».* Это Он показывал, как надо любить своих родителей.

Если родители противятся истине… они же противились истине, а дети покаялись, дети приняли Его как Мессию.

И Он говорит: «*они мертвые для Бога и пусть мертвые для Бога хоронят их, а ты иди за Мною».* То есть это о чем говорит, что Бог никогда не может быть нашим Убежищем, пока наше сердце не станет убежищем для Него.

А как Христа принять в свое сердце? Вы думаете, что мы покаялись и все? Нет, там написано: *Он приходит в наше сердце, когда мы законом умираем для закона*.

То есть, когда мы наконец понимаем, что закон Божий свят, духовен и он видит в нас вот эту природу греховную и он убивает нас. Но мы во Христе законом умираем для закона. А когда мы восстаем, сораспявшись со Христом, то в это время восстаём в воскресенье, получаем оправдание, то есть Христа, и Он поселяется в нас.

И теперь Апостол Павел говорит: *«уже не я живу, но живет во мне Христос, когда я умер для закона телом Христовым».*

Вот теперь этого человека, у которого в сердце живет Христос, Дух Святой ему даёт награду. Ты принял Христа, а Я тебя поселю во Христа. И только во Христе мы можем получить все обетования и Царство Небесное.

Вы знаете, есть такое пророческое слово, Бог говорит: *«кто может приблизиться ко Мне? Кто может приблизиться ко Мне, сам? Я убью его, если он сам будет приближаться ко Мне, если я его не призову».*

Это образ царя Артаксеркса. Кто мог приблизиться к нему и увидеть его лицо, если кто-то заходил? Ты можешь подойти, приближаться, но он убьет тебя, потому что он тебя не звал.

Он говорит, я найду его из вас и призову его. И только Сын Божий может приблизиться ко Мне. И вот Он приблизил Одного человека, Сына Человеческого, который имеет прямой доступ, право приближаться и видеть лицо Небесного Отца.

А в Нем и мы теперь можем приближаться к Богу. Вы думаете, как мы приближаемся к Богу?

**Только благодаря, что мы во Христе.** До тех пор, пока вы не помещены во Христа, вы не можете приближаться к Богу. Он вас убьет, если вы, подумаете приближаться к Нему.

Благо, мы этого не знаем. Мы молимся, но наша молитва до потолка, она удовлетворяет наши религиозные желания. И мы думаем… «вот, все хорошо, теперь я к Господу прихожу, приступаю к престолу благодати. У меня есть дерзновение».

У тебя дерзость. Если ты не во Христе и дерзаешь молиться к Богу, у тебя дерзость. Бог не может слышать молитву от таких людей, потому что они не считаются эталоном.

Бог любит только праведных и только их молитвы слышит. Молитву грешника Бог не слушает. Мало того, Он их ненавидит. Но вам всегда говорили, Бог любит грешников?!....

Он любит праведных и ненавидит нечестивых. То, что Он вас любит, когда вы были в грехах только потому, что Он вас предузнал. Он видел, что, когда Он покажет вам Истину, вы влюбитесь в эту истину, и она преобразит вас и сделает подобным образу Его.

Поэтому Он видит вас уже заранее во Христе Иисусе, и потому Он вас любит. И поэтому позволяет приближаться к Себе во Христе. Так что мы только во Христе, в праведности и святости истины, можем приближаться!

Мы остановились на исследовании тайны одного уникального иносказания, которое содержится в 17-м псалме Давида, в котором Дух Святой нам раскрывает, как отложить прежний образ жизни и облекаться в новый образ жизни. Но для того, чтобы это делать, мы должны иметь орудие.

**Это орудие называется молитва.** То есть, это мы делаем все молитвой, обращаясь к имени Богу, Эль-Элион. И когда мы так обращаемся, это дает нам соблюдать себя, и отложить прежний образ жизни.

Потому что молитва, как я часто говорил, она обладает такими же свойствами, как и Бог. То есть, как бытие Бога, так и молитва, она имеет свое бытие в Боге.

Что такое молитва? Ведь первое слово и вообще слова, которые были выражены, они были из уст Бога. И эти молитвы были составлены из этих слов.

А поэтому молитва такая же, как бытие Бога. Но если вы будете молиться неправильно и не узнаете, что можно у Бога просить, и чего нельзя просить – это вас будет постоянно убивать.

Я имею массу вопросов, люди все время звонят, просят о своих проблемах. Я говорю: «твоя проблема будет решаться только тогда, когда ты уберёшь прежний образ жизни и с этим образом жизни уйдет и твоя проблема». Все наши проблемы, они связаны с тем, что мы находимся в прежнем образе жизни.

Когда вы избавитесь и сбросите с себя его, то вы избавитесь от всех проблем, и вы попадете в состояние такого утешения, мира, радости, и тогда те вещи, которые вас раньше смущали, и вы от них ходили в печали, теперь вы будете радоваться, они будут проходить мимо вас, потому что вы умерли для них.

Итак, по своему характеру молитвенная песнь Давида, она содержит в себе три последовательные части. Именно, последовательные, в которых представлен один из эталонов нашей правовой молитвы, присущей нам как воинам молитвы, облеченным в статус царей, священников, пророков и военачальников Бога Эль-Элион.

Потому что именно военачальник приведет в движение или в исполнение то, что желают цари, священники и пророки. Они, каждый со своей стороны, могут говорить, но, чтобы это выполнить, нужен военачальник.

Потому что царь, он господствует над телом. Царь – это наш разум, но мы не сможем господствовать над телом без нашего военачальника, наших уст.

Мы, словом, господствуем, потому что пока у нас эта мысль внутри, мы над ней господствуем, но как только я мысль выражаю в слово, это слово начинает господствовать надо мною. Точно так, как у Бога.

Пока эта мысль была в Боге, Он господствовал над нею, но как только Он ее изрек, эта мысль обратилась в господина, и теперь она стала господствовать над Богом. И Бог попал в рабство от этого Слова и в зависимость, и Он знал, что так произойдет, и Он хотел этого.

Он хотел быть Рабом Своего Слова, Он хотел быть зависимым от Своего Слова, то есть, чтобы у Него были кроткие уста. Кроткие уста – это уста, обузданные, словом, чтобы показать своим детям, какие они должны быть. Поэтому это высокое достоинство – быть таким рабом.

Иисус является Рабом Божьего Слова, Сам Отец является Рабом Своего слова, Дух Святой является Рабом, который это Слово исполняет. Он как раз есть – Сила, Он домоправитель в этом доме.

И поэтому, когда священники приносят своё ходатайство, они же ходатаи и посредники между Богом и человеком, это наша функция, у нас функция царя, священника и пророка.

Наш священник должен ходатайствовать о том, чтобы наше тело обрело то первозданное состояние, именно то, что Бог хотел, какими мы были.

Но для этого нужен священник, чтобы вот это Его слово ходатайственно дошло до Бога, его нужно опять пропускать через уста, ходатайствовать, чтобы пророки, которые слышат голос Бога и передают его, они передают его в обновленный ум, но опять-таки движения никакого не будет.

А когда ваш военачальник уже будет говорить, тогда у вас будут кроткие уста. Это ваш военачальник, то есть это функция военачальника в вашем естестве, она начнет воспроизводить это все, это слово начнет над вами господствовать.

Я обращал внимание, когда вдруг что-то на меня наваливалось, какие-то вещи, клевета, ложь, какой-то стресс, я начинал высвобождать Слово и благодарить Бога, что я свободен, кем я являюсь во Христе.

И во время вот такого исповедания, когда я извлекал эти слова, мое внутреннее состояние изменялось, приходила радость, вот это все уходило, и я опять был в прежнем состоянии.

Так что мы должны, как дети Божьи, обладать статусом воина молитвы, а воин молитвы – это тот, который берет Божье орудие и начинает исповедовать, потому что Бог – Воин молитвы. Имя Бога – Господь Саваоф, это Воин, который ведет войны.

А почему надо вести войну? Да потому что внутри нас есть плотские желания. И поэтому военачальник должен выражать функцию царя, священника и пророка, чтобы мы могли возрастать, обретая образ Божий.

Итак, первая часть определяет в этой молитве устроение самого себя в жертвенник Господень. А если мы устроили себя в жертвенник Господень, то у нас есть цель. Вот именно эта утренняя звезда, которая взойдет в сердце нашем – поможет устроить себя в жертвенник Господень.

Потому что именно на этом жертвеннике вы будете приносить жертвы, молитвы, которые должны вести вас к этой цели. И это также обеденный стол Бога, на котором Он обедает.

Он и вас туда будет приглашать. Потому что есть жертвы, которые, полностью отдавались Богу, а есть жертвы, если вы помните по Писанию, которые ели и Бог и священник…часть отдавали Богу, а часть священнику. Священнику отдавалось правое плечо или грудь или голова – это отдавалось священнику.

Вот что такое, значит, жертвенник – и надо устроить себя в этот жертвенник.

Нам нужно устроить себя в два жертвенника – в медный жертвенник и в золотой жертвенник курения. И они тоже между собою в зависимости. Но один жертвенник стоит во главе, а другой ему подчиняется.

Золотой жертвенник курения подчиняется медному жертвеннику, потому что медный жертвенник стоит во главе, потому что на нем приносится жертва, и кровь с медного жертвенника окропляет золотой жертвенник, и огонь берется с медного жертвенника и бросается порошок благоухания, который будет воскуряться на золотом жертвеннике курения.

Таким образом, медный жертвенник стоит во главе, они зависят друг от друга и не могут работать друг без друга.

Поэтому, когда мы устроили себя в такой жертвенник, это будет обуславливать наше состояние пред Богом, как воина молитвы, что является основанием для правового статуса нашей молитвы, которая присуща только царям, священникам, пророкам и военачальникам Бога Эль Элион.

Поэтому, вторая часть раскрывает предмет жертвоприношения. То есть, правовой статус молитвы, характер этой молитвы. И Давид на этом жертвеннике всё это раскрывал. И именно эта молитва дает Богу юридическое право избавить нас в лице Давида от руки всех врагов.

Но у Давида были враги – Саул… Давид представляет нашего нового человека, ум Христов, обновленный ум. А Саул остается прежним умом. И вот это его был злейший враг.

У него был также врагом ветхий человек. И вот ему нужно было бороться против этих людей. Но самое главное – сложно бороться с Саулом. Почему? Он помазанный Богом.

Наш разум, когда мы покаялись, Бог немедленно помазывает его. Вот скажите, как? Наш плотской ум Он помазывает? Да. А знаете почему? Потому что: чтобы Его слово попало в наше сердце, оно должно вначале пройти через наш разум.

То, что мы слышим, и то, что мы видим, и то, что мы обоняем – всё попадает в наш разум.

И потом мы уже смотрим, поместить его в сердце или нет, принять сердцем или нет. И, также, когда из нашего сердца что-то исходит, оно вначале идет в наш разум, а потом только в наши уста. Всё проходит через наш разум.

Вот почему Давид не мог поднять руки на помазанника Господня. Потому что Бог очень оберегает этот разум.

Потому что, если не будет этого разума, Он ничего не сможет сделать для нас. И мы ничего не сможем сделать для себя. Потому что всё идёт через разум. Но мы должны пользоваться умом Христовым.

И вот пришло время, когда Бог избавил Давида от Саула и от всех врагов его, и от ветхого человека. Когда мы его связываем, наше тело становится для ветхого человека темницей. А мы связываем его тогда, когда мы законом умираем для закона. Потому что закон являлся для него оружием. Он на него надеялся.

Закон даёт силу греху. Но когда мы приняли семя, потом это семя взрастили в плоде, и уже это сильнейшее, оно встретилось с ветхим человеком, и забрали у него оружие (этот закон), и теперь закон нас не осуждает.

Потому что во Христе Иисусе уже нет осуждения закона. И тогда вы начинаете заниматься грабежом. То, что ветхий человек имел в вашем доме и все эти ценности, вы начинаете их ограблять. И цель этого ограбления – **вы видите ваше наследие!**

Магер-шелал-хаш-баз – спешит грабёж, ускоряет добыча.

Он видит добычу, он видит наследие своё и скорее грабит ветхого человека. Нужно быстро снять с себя этот ветхий образ, чтобы одеться в другой образ и достигнуть обетования Божия.

Это уже делает молитва. Без молитвы ничего не будет. Это орудие, которое берет все обетования. Допустим, Бог говорит через Архангела Марии, *«Ты обрела благодать у Бога и вот, ты зачнёшь во чреве, и родишь Сына, и наречёшь Ему имя Иисус».*

И когда она услышала эти слова, она сказала, *«Да будет мне по Слову Твоему».* Как только она сказала, *«Да будет мне по Слову Твоему»,* её яйцеклетка была отворена и оплодотворена Семенем вот этого Слова и через её уста.

Когда вы слышите слово, скажите: *«Господи, эта истина мне нравится. Да будет мне по слову Твоему!»* Это то, что даёт возможность попасть в ваше сердце, при условии, что вы сделали его доброй почвой.

Теперь, третья часть в этом иносказании, но только уже в эпическом жанре, описывает саму молитвенную битву, которая происходит в сферах четвёртого измерения, которая находится за гранью нашего постижения, нашими разумными и эмоциональными возможностями.

**Я выдал вам корневую систему,** и она станет сильнее, чем она была ранее, и тогда вам легче будет приносить Богу плод. Потому что, если вы не укоренитесь, *«дабы вы укоренённые и утверждённые могли постигнуть со всеми святыми, что есть высота, долгота и широта и глубина во Христе Иисусе».*

**Моя задача, как, задача пастора – говорить в многообразии.** Написано, *«Бог многократно и многообразно говорил издревле отцам в пророках».*

**А задача поливающего – это многократность.** Потому что нас утверждает не сам образ. Если этот образ не будет утвержден путем многократности, то мы не утвердим наше звание во Христе Иисусе, и для нас двери в Царство Небесное будут закрыты, потому что мы надеялись на образ.

А вы не усвоите образ, если он не будет многократно повторяться.

Апостол Петр говорит: *посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа. (2Пет. 1-10.11)*

Даже, когда мы получили уже его, это все нам надо постоянно утверждать, то есть надо эти вещи и принципы все понимать в себе. Вот так и Давид, уразумел, что Бог утвердил его царем!

*Продолжение следует…*