***04.06.25 Воскресение 12:00 pm***

***Эпиграф к исследованию Слова Божьего:***

В связи с исследованием нашего нетленного наследия, состоящего в нашем небесном жилище, в славе нашего нетленного нерукотворного тела, которое будет являться вечной субботой Бога и вечным жилищем Бога, в котором Бог успокоится от всех дел Своих.

Мы остановились на исследовании в направлении нашей соработы, с истиною слова Божия, и со Святым Духом, открывающим истину, сокрытую в нашем сердце в том – что необходимо предпринять, со своей стороны, чтобы получить:

***Право на власть, отложить прежний образ жизни,***

***чтобы облечь свои тела в новый образ жизни.***

Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Для выполнения этой повелевающей и чрезвычайной по своему статусу заповеди, определяющей право на власть, совершать спасение нашей души и усыновление нашего тела, чтобы получить право на власть, совлечь с себя прежний образ жизни, чтобы облечь свои тела в новый образ жизни – задействованы три судьбоносных, повелевающих и основополагающих требования. Это:

**1.** Отложить.

**2.** Обновиться.

**3.** Облечься.

В определённом формате насколько это позволил нам Бог, исходя из меры нашей веры, мы с вами уже рассмотрели свой судьбоносный процесс, содержащийся в первых двух требованиях, и остановились на исследовании волнующего процесса третьего требования, а именно:

**Какие условия** необходимо выполнить, чтобы посредством уже нашего обновлённого мышления, начать процесс облечения самого себя, в полномочия славы своего нового человека, созданного по Богу во Христе Иисусе в праведности и святости истины? В связи с этим:

Мы остановились на исследовании тайны одного уникального по своему содержанию иносказания, которым является 17 псалом Давида, в котором Святой Дух, через Давида с присущей только Ему мудростью и властью, раскрывает требования, на основании которых, мы призваны соработать молитвой веры, с именем Бога Эль-Элион.

По своему характеру, молитвенная песнь Давида, содержит в себе три последовательные части, в которых представлен, один из эталонов нашей правовой молитвы, присущей нам, как воинам молитвы, обличённым в статус царей, священников, и пророков Бога Эль-Элион.

**1.** Часть – определяет устроение самого себя в жертвенник Господень, состоящий в состоянии сердца Давида, как воина молитвы, что является основанием, для правового статуса его молитвы, присущей нам, как царям, священникам и пророкам Бога Всевышнего.

**2.** Часть в этом иносказании – раскрывает предмет самого жертвоприношения, в характере правового статуса молитвы Давида, которая даёт Богу юридическое основание, избавить нас в лице Давида от руки всех наших врагов.

**3.** Часть в этом иносказании – но только уже в эпическом жанре, описывает саму молитвенную битву, которая происходит в сферах четвёртого измерения, которая находится за гранью постижения её, как разумными, так и эмоциональными возможностями человека.

В определённом формате мы уже рассмотрели первую часть, состоящую в устроении самого себя в жертвенник Господень, и остановились на рассматривании второй части,

Которая раскрывает формат нашего жертвоприношения, в содержании нашей правовой молитвы, в восьми именах Бога Эль-Элион или же Всевышний, которые использовал Давид в данной молитве, чтобы обратить на себя благоволение Бога.

Я напомню, что в Писании **число «восемь»,** является образом завета между Богом и человеком, который в тенях закона Моисеева, состоял в обрезании крайней плоти, так как младенца мужеского пола, обрезывали на восьмой день рождения, в который и давали ему имя.

И если знамение завета, состоящее в обрезании крайней плоти человека, будет отсутствовать, то исходя из постановления Писания такой человек, истребится из народа своего,

Так как образно в тени знамения этого завета, указующего на Новый завет, заключённый в обрезании нашего сердца, в крещении Водою; Духом Святым; и Огнём, содержались и открывались для нашего познания, все славные имена Бога Всевышнего,

Дающего нам право на власть, совершать своё спасение, состоящее в совлечении с самого себя прежнего образа жизни, чтобы облечь свои тела в новый образ жизни, и указывали на фактор тайны великого благочестия, с Кем именно мы заключили завет.

Именно в значимости имён Бога, мы призваны познавать Бога, так как именно в именах Бога раскрывается, как характер Бога, так и наше нетленное наследие, приготовленное Богом для Своих детей.

Познание и исповедание полномочий, содержащихся в сердце Давида, в восьми именах Бога Эль-Элион, которые удивительным образом растворялись и сливались в своём чудном равновесии со всеми другими именами Бога, позволило Давиду – возлюбить и призвать достопоклоняемого Господа, чтобы спастись от своих врагов.

А, Богу, познание и исповедание истины, раскрывающей полномочия Его имён, в сердце Давида, даёт юридическое основание – задействовать полномочия и могущественные возможности Своих имён, в битве против врагов Давида.

Возлюблю тебя, Господи, Крепость моя! Господь – Твердыня моя и Прибежище мое, Избавитель мой, Бог мой, - Скала моя; на Него я уповаю; Щит мой, Рог спасения моего и Убежище мое. Призову достопоклоняемого Господа и от врагов моих спасусь (Пс.17:1-4).

**1.** Господи – Ты Крепость моя!

**2.** Господи – Ты Твердыня моя!

**3.** Господи – Ты Прибежище мое!

**4.** Господи – Ты Избавитель мой!

**5.** Господи – Ты Скала моя; на Него я уповаю!

**6.** Господи – Ты Щит мой!

**7. Господи – Ты Рог спасения моего!**

**8.** Господи – Ты Убежище мое!

Насколько это позволил нам Бог, исходя из меры нашей веры, мы с вами уже рассмотрели свой наследственный удел, во Христе Иисусе, в полномочиях шести имён Бога Всевышнего, в достоинстве – Крепости, Твердыни, Прибежища, Избавителя, Живой Скалы, и живого Щита.

И остановились на исследовании, которое даёт нам способность, познать ещё одну сакральную тайну нашего славного и неисследимого наследственного удела во Христе Иисусе, в имени Бога «Рог»,

Которое Бог открыл нам в воплощении Сына Своего Иисуса Христа, в Вифлеемских яслях, для совершения нашего спасения.

Как написано: «И священник Захария, отец Иоанна Крестителя, исполнился Святаго Духа и пророчествовал, говоря: благословен Господь Бог Израилев, что посетил народ Свой и сотворил избавление ему, и **воздвиг рог спасения нам в дому Давида**, отрока Своего (Лук.1:67-69).

В Писании, под образом рога животного, растущего из его тела – представлен образ одного из уникальных имён Бога, которое представлено, в достоинстве благовествуемого нам семени слова о Царствии Небесном, посеянном в доброй почве нашего сердца,

Которое призвано быть воздвигнутым, именно путём взращивания из семени благовествуемого нам слова о Царствии Небесном, в рог праведности, в плоде рождённого нами Мафусала или же, Магер-Шелал-Хаш-База, побеждающего смерть в нашем теле.

И, для познания этой судьбоносной и благородной цели, нам необходимо было ответить на четыре классических вопроса.

**1.** В каких делах, знамениях и образах, представлены характеристики, полномочий и свойств, которыми в Писании наделяется достоинство могущества Божия, в функциональном значении Его имени «Рог»?

**2.** Какие функции в отношениях Бога с человеком – призвано исполнять назначение могущества Бога, содержащегося в Его имени «Рог»?

**3.** Какие условия, в предмете неукоснительных требований, необходимо выполнить, чтобы дать Богу основание, явить Себя в совершении нашего спасения, в могуществе Своего имени «Рог»?

**4. По каким признакам**, следует испытывать самого себя, на предмет того, что мы устроили себя в золотой жертвенник курения, из которого выходят роги его, дабы таким образом, дать Богу основание, для облечения нашего земного тела, в наше небесное жилище в могуществе Своего славного имени «Рог»?

В определённом формате мы уже рассмотрели первые два вопроса, а остановились на рассматриванию вопроса третьего.

**Вопрос третий:** Какие условия необходимо выполнить, чтобы дать Богу основание, явить могущество Своего искупления, в спасении нашей души, и усыновлении нашего тела, полномочиями Своего славного имени «Рог»?

**Преследуя эту цель, мы уже рассмотрели** семь составляющих. И остановились на исследовании восьмой составляющей.

**8. Составляющая условие,** дающая Богу юридическое основание явить могущество Своего искупления, в полномочиях Своего имени «Рог» – состоит в требовании, выполнение которого даст нам способность, жить, при пожирающем огне святости Бога Всемогущего.

В связи с этим мы обратились к рассматриванию поста, который избрал Бог, дающего нам способность пребывать при пожирающем пламени святости Бога Эль-Элион или же Всемогущего.

\*Вот пост, который Я избрал: разреши оковы неправды, развяжи узы ярма, и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни всякое ярмо; раздели с голодным хлеб твой, и скитающихся бедных введи в дом;

Когда увидишь нагого, одень его, и от единокровного твоего не укрывайся. Тогда откроется, как заря, свет твой, и исцеление твое скоро возрастет, и правда твоя пойдет пред тобою, и слава Господня будет сопровождать тебя. Тогда ты воззовешь, и Господь услышит;

Возопиешь, и Он скажет: "вот Я!" Когда ты удалишь из среды твоей ярмо, перестанешь поднимать перст и говорить оскорбительное, и отдашь голодному душу твою и напитаешь душу страдальца: тогда свет твой взойдет во тьме, и мрак твой будет как полдень;

И будет Господь вождем твоим всегда, и во время засухи будет насыщать душу твою и утучнять кости твои, и ты будешь, как напоенный водою сад и как источник, которого воды никогда не иссякают. И застроятся потомками твоими пустыни вековые:

Ты восстановишь основания многих поколений, и будут называть тебя восстановителем развалин, возобновителем путей для населения. Если ты удержишь ногу твою ради субботы от исполнения прихотей твоих во святый день Мой, и будешь называть субботу отрадою,

Святым днем Господним, чествуемым, и почтишь ее тем, что не будешь заниматься обычными твоими делами, угождать твоей прихоти и пустословить, - то будешь иметь радость в Господе, и Я возведу тебя на высоты земли и дам вкусить тебе наследие Иакова, отца твоего: уста Господни изрекли это (Ис.58:6-14).

Чествование субботы Господней, в предмете нашего собрания представлено в восьми условиях или в восьми составляющих:

**1. Условие –** это разрешить оковы неправды.

**2. Условие –** развязать узы ярма.

**3. Условие –** угнетенных отпустить на свободу.

**4. Условие –** расторгнуть всякое ярмо.

**5. Условие –** разделить с голодным хлеб свой.

**6. Условие –** скитающихся бедных ввести в дом.

**7. Условие –** когда мы увидим нагого, одеть его.

**8. Условие –** от единокровного своего не укрываться.

В результате исполнения этих восьми условий, которые являются нашим благоволением к Богу, мы испытаем на себе благоволение Бога, в таких признаках, по которым следует судить, что мы устроили себя в золотой жертвенник курения, из которого выходят роги его,

Которые будут определять высоту Господню в нашем теле, в предмете дарованной нам власти на право, облекаться в наше небесное жилище или в новый образ жизни, силою славного имени Бога «Рог».

Таким образом, когда мы исполненим имеющиеся восемь условий, обуславливающих наше благоволение Богу, Бог ответит нам Своим благоволением, которое будет состоять в награде 14 составляющих:

 **1.** Откроется, как заря, свет наш, и взойдет во тьме.

 **2.** Мрак наш будет как полдень.

 **3.** Исцеление наше скоро возрастёт.

 **4.** Правда наша пойдет пред нами.

 **5.** Слава Господня будет сопровождать нас.

 **6.** Мы воззовём, и Господь услышит нас, и скажет: «вот Я!».

 **7.** Господь будет Вождем нашим всегда.

 **8.** Во время засухи будет насыщать душу нашу и утучнять кости наши.

 **9.** Мы будем, как напоенный водою сад.

**10.** Мы будем, как источник, которого воды никогда не иссякают.

**11.** Застроятся потомками нашими пустыни вековые.

**12.** Мы восстановим основания многих поколений.

**13.** Нас будут называть - восстановителем развалин.

**14.** И нас будут называть, возобновителем путей для населения.

Так как на предыдущем служении мы уже рассмотрели первые семь признаков, которые как награда будут даны тем святым, которые пребывают в посте, который избрал Бог.

**8. Обратимся к исследованию восьмого признака** составляющего награду Бога, выраженную в Его благоволении, за явленное Ему наше благоволение, состоящее в пребывании поста, который избрал Бог.

И состоит эта награда в том, что **во время засухи, Бог будет насыщать душу нашу и утучнять кости наши**.

**Под насыщением нашей души, во время засухи** следует разуметь – способность восполнять алкание и жажду своей обновлённой души, истиной благовествуемого нам слова Божия.

**Под утучнением наших костей, во время засухи**, обуславливающих твёрдость нашего духа, следует разуметь помазующую силу Святого Духа, открывающего значимость истины, сокрытой в нашем сердце.

**А, под засухой во время жары** – следует разуметь время жатвы, как выражение гнева Божия, который посылается для грешников и для согрешивших, и для утративших праведность, живущих на Сионе.

Засуха и жара поглощают снежную воду: так преисподняя – грешников (Иов.24:19).

Исходя из этого места Писания, засуха – это атмосфера преисподней, обуславливающая атмосферу сердца грешника, живущего на Сионе, вместе с праведными, душу которых Бог насыщает, и кости которых Он утучняет во время засухи, посланной Им для грешников.

При этом следует помнить, что грешники, живущие на Сионе, рассматривают себя праведными, за счёт на их взгляд «добрых дел», которые в очах Бога – являются мёртвыми делами. А праведных рассматривают грешниками, с позиции творимых ими мёртвых дел.

Учитывая, что мы рассматриваем тело человека, живущего на Сионе, а снежную воду - истиной слова Божия, помещённой в сердце, которое может стать живительной водой, только весной, под которой следует рассматривать личность Святого Духа, превращающего снежную воду,

В живительную влагу для чистого сердца, из этого следует, что засуха на Сионе, призвана отделить грешников, живущих на Сионе от праведников, живущих на Сионе, чтобы показать разницу между служащими Богу и между служащими идолам.

Атмосфера засухи, обуславливающая себя в атмосфере преисподней в сердцах грешников, живущих на Сионе и мнящих себя праведными, говорит о том, что Бог закрыл им глаза, чтобы не видеть свою наготу; закрыл им уши, чтобы не слышать, что Дух говорит Церквам,

И не дал им мудрого сердца, чтобы разуметь атмосферу преисподней в своём сердце, чтобы отличать её от атмосферы Царства Небесного.

Далее следует разуметь, что грешники, живущие на Сионе – это люди, которые в своё время, приняли залог спасения, полагая, что приняли спасение в личную собственность, как дар Божественной благодати.

Не разумея при этом, что принятие дара спасения в формате залога, не даёт им права иметь спасение в личной собственности до тех пор, пока они не пустят в оборот залог серебра своего спасения.

Именно этот залог, на определённое время, обуславливал снежную воду в их сердцах, которой они не могли разуметь, так как для того, чтобы разуметь истину слова Божия, принятую в сердце, в формате снежной воды – необходимо было принятие Святого Духа.

А разуметь отличие Святого Духа от духа обольщения, грешники, живущие на Сионе, не могли. Потому что их сердца не были очищены от мёртвых дел, которые они свято чтили, так как рассматривали их добрыми делами, за которые надеялись получить жизнь вечную.

В силу этого грешники, живущие на Сионе, не могли и отличать истинную беспорочную радость в своём духе, от духа уныния, который являлся атмосферой преисподней и зноем своим сушил их кости, под которыми просматривался вердикт смерти для их духа. Как написано:

Веселое сердце благотворно, как врачевство, а унылый дух сушит кости (Прит.17:22).

Исходя из этого определения унылый дух – это определение засухи в духе человека, обуславливающей в сердце человека атмосферу преисподней, которая лишает его твёрдости духа, и вскрывает отсутствие у этого человека, истинного упования на Бога и на Его Слово.

Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он. Уповайте на Господа вовеки, ибо Господь Бог есть твердыня вечная

(Ис.26:3,4).

Исходя из имеющейся констатации, истинное упование, по которому следует испытывать твёрдость своего духа – это упование, в достоинстве стены из ясписа кристалловидного, высотою в 144 локтя,

Которое зиждется на двенадцати драгоценных основаниях, именуемых - нашей надеждой. И такое упование, рассматривается Писанием в имени Небесного Отца на челах таких человеков, которые следуют за Агнцем, куда бы Он ни пошёл.

И взглянул я, и вот, Агнец стоит на горе Сионе, и с Ним сто сорок четыре тысячи, у которых имя Отца Его написано на челах. И услышал я голос с неба, как шум от множества вод и как звук сильного грома; и услышал голос как бы гуслистов, играющих на гуслях своих.

Они поют как бы новую песнь пред престолом и пред четырьмя животными и старцами; и никто не мог научиться сей песни, кроме сих ста сорока четырех тысяч, искупленных от земли.

Это те, которые не осквернились с женами, ибо они девственники; это те, которые следуют за Агнцем, куда бы Он ни пошел. Они искуплены из людей, как первенцу Богу и Агнцу, и в устах их нет лукавства; они непорочны пред престолом Божиим (Отк.14:1-5).

Имя Небесного Отца на челах – это печать Бога, обуславливающая наш обновлённый ум, который способен смотреть на невидимое и размышлять о вечных невидимых духовных дисциплинах, сокрытых в заповедях Господних и обетований за исполнение этих заповедей.

Если мы не имеем в себе твёрдого духа, который бы давал Богу юридическое основание хранить наше сердце, среди всяческих невзгод и потрясений в совершенном мире, то это означает, что награда насыщать нашу душу и утучнять наши кости, отсутствует в нашем теле.

**Следующая составляющая** по которой следует испытывать себя на предмет того, что Бог во время засухи будет насыщать нашу душу и утучнять наши кости, следует по месту, на котором мы себя посеяли или насадили, которое позволило бы нам во время засухи приносить плод.

Благословен человек, который надеется на Господа, и которого упование - Господь. Ибо он будет как дерево, посаженное при водах и пускающее корни свои у потока; не знает оно, когда приходит зной; лист его зелен, и во время засухи оно не боится и не перестает приносить плод (Иер.17:7,8).

Чтобы надеяться на Господа – необходимо, чтобы наше сердце, стало сокровищницей надежды, которая содержит в себе свод всех клятвенных обетований Бога, составляющих наше чистое, святое и нетленное сокровище, хранимое Богом для нас.

Поэтому, эти обетования должны храниться, как нетленное сокровище не только в Писании и в нашем сердце, но и на небесах, которое готово через веру нашего сердца, открыться в преддверии нашей надежды.

Разумея при этом, что надежда в сердце, отвечает за будущее, в то время как вера в сердце, отвечает за настоящее.

Истинная вера сердца, обладает уникальной способностью, брать обетования из сокровищницы надежды и трансформировать их из будущего времени в настоящее. Потому что, согласно Писанию, вера осуществляет будущее надежды в настоящем. Как написано:

Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом (Евр.11:1).

Если расширить значение этого стиха, то он будет таким: Вера же сердца есть осуществление ожидаемой надежды и уверенность в невидимом или же способность называть несуществующее, существующим.

Если вы обратили внимание, то именно информация, обуславливающая истинную надежду, в союзе с истинным упованием, делает нас деревом, посаженным при водах и пускающих корни свои у потока воды живой, под которой просматривается пребывание личности Святого Духа в нашем сердце и наше пребывание в Духе Святом.

Именно истинная надежда в союзе с истинным упованием, в нашем сердце – это место для пребывания Святого Духа, Который как чистая река воды жизни, даёт нам сверхъестественную способность, пускать корни своей надежды и своего упования у потока реки воды жизни.

Испытывать же самих себя на предмет, что мы насадили себя у потока реки воды живой, следует по зелёным листьям нашего дерева, и по способности не переставать приносить плод правды, состоящий в благоухании Христовом, который для грешников, живущих на Сионе, будет запахом к смерти, а для боящихся Бога, запахом к жизни.

И если зелёные листья нашего дерева, посаженного у пока реки воды жизни, служат для исцеления народов, живущих на Сионе, которые являются нашим делом, которое идёт за нами. То плоды нашего дерева, служат утолением алкания и жажды для Бога, и открывают нам свободный вход в Царство Небесное.

А посему, если нам неизвестно определение надежды, призванной быть основанием, для нашего упования, и условий необходимых чтобы сокрыть их в своём сердце, прежде очищенного от мёртвых дел,

То у нас практически нет никакого основания, что во время засухи Бог, будет насыщать нашу душу и утучнять наши кости.

**Следующая составляющая,** по которой следует испытывать себя на предмет того, что Бог во время засухи будет насыщать нашу душу и утучнять наши кости, следует по нашему отношению к греху, которым мы согрешили пред Господом.

Когда я молчал, обветшали кости мои от вседневного стенания моего, ибо день и ночь тяготела надо мною рука Твоя; свежесть моя исчезла, как в летнюю засуху. Но я открыл Тебе грех мой и не скрыл беззакония моего; я сказал: "исповедаю Господу преступления мои",

И Ты снял с меня вину греха моего. За то помолится Тебе каждый праведник во время благопотребное, и тогда разлитие многих вод не достигнет его (Пс.31:3-6).

Грех, не исповеданный перед Богом, в лице человека, которому Бог дал власть прощать грехи и оставлять на человеке грехи его, возбуждает Бога навести на такого человека засуху, в которой его сердце ощутит атмосферу преисподней. И чтобы Бог вывел его из преисподней, человеку необходимо открыть пред Лицом Бога грех свой.

При этом следует разуметь, что открыть грех свой пред Богом, может только тот человек, грех которого произошёл не из его сердца, а пришёл к нему в виде странника, когда он решил не выполнять своего призвания, состоящего в том, чтобы быть для одних запахом смертоносным на смерть, а для других запахом живительным на жизнь.

Этот псалом был написан Давидом, после того, когда пророк Нафан обличил его в грехе прелюбодеяния, который он совершил только потому, что отказался идти на войну впереди воинства Израилева, чтобы служить запахом смертоносным на смерть врагам Господа.

Поднявшись на кровлю своего дома, он увидел по соседству купающеюся обнажённую женщину и воспылал к ней страстью. Он немедленно повелел своим слугам, чтобы они привели её к нему и приступив к ней утолил свою похоть.

Когда мы выполняем своё призвание, состоящее быть благоуханием Христовым, мы защищены от собственной похоти очей и похоти плоти, но когда мы оставляем его, мы открываем пролом в своей сущности, для похоти плоти, которая навлекает на нас засуху, которая открывает в нашей сущности атмосферу преисподней.

Но как только мы осознаём свой грех и открываем его пред лицом человека, которого поставил над нами Бог, Бог снимает с нас вину нашего греха и изглаживает его из Своей памяти.

Юридическая способность исповедать свой грех, которым мы согрешили пред Господом, будет зависеть от нашей способности, ходить в границах света, в которых ходит Бог, что даст нам способность иметь истинное общение в своём собрании друг с другом.

Благодаря истинному общению друг с другом, которое происходит благодаря тому, что мы ходим во свете, в котором ходит Бог, мы даём Богу юридическое основание, изглаживать наш грех, истиной, содержащейся в Крови креста Христова.

Если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха (1Ин.1:7).

Отсюда следует, что если мы ходим во свете в котором ходит Бог, то мы имеем общение друг с другом, благодаря которому, когда мы согрешаем и навлекаем на себя засуху, у нас есть возможность, открыть грех свой Богу в лице человека, которого поставил над нами Бог, и тогда Бог очищает нас от соделанного нами греха, и во время постигшей нас засухи насыщает душу нашу и утучняет кости наши.

**Следующая составляющая,** по которой следует испытывать себя на предмет того, что Бог во время засухи будет насыщать нашу душу и утучнять наши кости, следует по нашему отношению к устроению себя в дом Божий, со всеми принадлежностями его.

Во второй год царя Дария, в шестой месяц, в первый день месяца, было слово Господне через Аггея пророка к Зоровавелю, сыну Салафиилеву, правителю Иудеи, и к Иисусу, сыну Иоседекову, великому иерею: так сказал Господь Саваоф:

Народ сей говорит: "не пришло еще время, не время строить дом Господень". И было слово Господне через Аггея пророка: а вам самим время жить в домах ваших украшенных, тогда как дом сей в запустении? Посему ныне так говорит Господь Саваоф:

Обратите сердце ваше на пути ваши. Вы сеете много, а собираете мало; едите, но не в сытость; пьете, но не напиваетесь; одеваетесь, а не согреваетесь; зарабатывающий плату зарабатывает для дырявого кошелька. Так говорит Господь Саваоф:

Обратите сердце ваше на пути ваши. Взойдите на гору и носите дерева, и стройте храм; Я буду благоволить к нему, и прославлюсь, говорит Господь. Ожидаете многого, а выходит мало; и что принесете домой, то Я развею. - За что? говорит Господь Саваоф:

За Мой дом, который в запустении, тогда как вы бежите, каждый к своему дому. Посему-то небо заключилось и не дает вам росы, и земля не дает своих произведений. И Я призвал засуху на землю, на горы, на хлеб, на виноградный сок, на елей и на все, что производит земля,

И на человека, и на скот, и на всякий ручной труд. И послушались Зоровавель, сын Салафиилев, и Иисус, сын Иоседеков, и весь прочий народ гласа Господа Бога своего и слов Аггея пророка, как посланного Господом Богом их, и народ убоялся Господа (Агг.1:3-12).

**Под образом своего дома и дома Божиим**, следует единовременно рассматривать, как своё тело, так и Тело Христово. Когда попечение о плоти, превращается в похоти, мы строим и украшаем наши дома, но когда мы заботимся о том, чтобы наше тело, отвечало требованиям храма Господня, мы устрояем себя в дом Божий.

**Под Зоровавелем**, **сыном Салафиилевом**, вождём Израильского народа, следует рассматривать наш обновлённый ум.

**Под образом Иисуса, сына Иоседекова,** первосвященника народа Израильского, следует рассматривать, наше чистое и мудрое сердце, в лице нашего нового или сокровенного человека.

**Под образом пророка Аггея** следует рассматривать человека, которого поставил над нами Бог, который является для нас устами Бога и представляет собою делегированное отцовство Бога.

За то, что жители Сиона вместо того, чтобы строить дом Господень, строят свои дома, Бог призвал засуху на их землю, под которой следует разуметь тела человеков, живущих на территории Сиона, которые погрузились в засуху атмосферы преисподней.

Следует разуметь, что определять атмосферу преисподней в своём духе, могут только те святые, которые обладают твёрдым духом или же возросли в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова.

Атмосфера духа душевных людей, а также нечестивых и беззаконных, живущих на Сионе - это атмосфера преисподней, которую они именуют атмосферой Святого Духа, потому что совесть их не осуждает за то, что они живут в своих украшенных домах, и попечение о плоти превращают в похоти, в силу чего они находятся в зоне ложного комфорта.

Как днем, будем вести себя благочинно, не предаваясь ни пированиям и пьянству, ни сладострастию и распутству, ни ссорам и зависти; но облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа, и попечения о плоти не превращайте в похоти (Рим.13:13,14).

И если нечестивые и беззаконные люди, живущие на Сионе, предаются пированиям и пьянству, сладострастию распутству, и совесть, которую они отвергли их не судит, то душевные люди, предаются ссорам и зависти, и отверженная ими совесть также их не судит.

А посему, они не могут отличать в своём духе, атмосферу Святого Духа, от атмосферы преисподней. Так как увлекаются всяким ветром учения, и всё духовное почитают безумием и чистое, почитают нечистым.

Чтобы лучше понять характеристики засухи, состоящей в духе человека в атмосфере преисподней, и таким образом испытать себя на её отсутствие, возвратимся к словам, изречённым через пророка Аггея.

1. Вы сеете много, а собираете мало.

2. Едите, но не в сытость.

3. Пьете, но не напиваетесь.

4. Одеваетесь, а не согреваетесь.

5. Зарабатывающий плату зарабатывает для дырявого кошелька.

6. Ожидаете много, а выходит мало.

7. Что приносите домой, то Я развею.

8. Небо не даёт вам росы.

9. Земля не дает своих произведений.

10. Я призвал засуху на землю, на горы, на хлеб, на виноградный сок, на елей, и на все, что производит земля, и на человека, и на скот, и на всякий ручной труд.

Следует сразу отметить, что все эти константы, определяющие истинную природу засухи в духе человека, исходят друг из друга, и обнаруживают себя в духе человека в атмосфере преисподней, которая во времени, выражает себя в их сердцах, в ложном комфорте.

А посему главной составляющей в определение засухи, являются слова – вы сеете много, а собираете мало. Именно из этой первой составляющей характер преисподней, исходят все последующие составляющие характеристики засухи в духе человека,

Который живёт в своём украшенном доме, и не заботится об устроении своего тела в храм Святого Духа. Разумеется, что для Израиля все эти определения были буквальными и сводились к лишению земного благополучия. Но для нас – это образы, следует рассматривать, в лишениях духовного благополучия.

**Итак, первая составляющая засуху в атмосфере преисподней**, из которой закономерно исходят все другие составляющие, состоит в **праздном сеянии,** от которого человек в почве своего сердца,

Вполне закономерно получает и праздную жатву, так как сеет не в ту почву, которая могла бы принести ему во время засухи, насыщение его души и утучнение его костей. Как написано:

Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную. Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем. Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим по вере (Гал.6:7-10).

Таким образом в сеянии всё зависит, не столько от количества посеянного, а от почвы, в которую сеет человек. Живя в своём украшенном доме, человек сеет в свою плоть, благодаря чего закономерно пожнёт тление, то есть утратит своё спасение и наследует преисподнюю, которая являлась атмосферой его обольщённого духа.

**Сеяние** – это всё о чём мы помышляем, всё о чём мы говорим, и всё что мы делаем нашими руками. Апостол Павел писал:

И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу. А кто неправо поступит, тот получит по своей неправде, у Него нет лицеприятия (Кол.3:23-25).

В воздаянии за такое сеяние, в котором человек, всё делает от души как для Господа обещано наследие, в формате его славного нерукотворного тела.

Если человек, не может себя испытать на предмет такого сеяния, что он омывает тело своё в душе и занимается своими домашними делами от души, как для Господа, то это означает, что атмосфера преисподней в его духе вполне устраивает его.

Потому, что ощутить атмосферу преисподней в свой эмоциональной сфере, имея сердце, неочищенное от мёртвых дел – невозможно. Потому что сердце, не очищенное от мёртвых дел, находится в ложном комфорте, так как совесть, не может обличать его лицемерие.

Чтобы обнаружить в духе человека, живущего в своём украшенном доме, все характеристики засухи в атмосфере преисподней,

**перейдём ко второй составляющей,** истекающей из посева человека в свою плоть, которая состоит в том, что такой человек: **будет есть, но не в сытость.**

Человек, живущий в своём украшенном доме или сеющий в свою плоть, при слушании благовествуемого слова, не сможет насытить или утолить алкание своего духа, так как сердце человека, живущего в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, будет воспринимать истину, благовествуемого ему слова за безумие.

Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно (1Кор.2:14).

**В третьей составляющей** человек, живущий в своём украшенном доме или же сеющий в свою плоть, при воздействии Святого Духа на его сердце, **когда он будет молиться на иных языках, не сможет напиться,** потому что у него будет отсутствовать истинная жажда,

Так как при сеянии в свою плоть, человек водится духом обольщения, полагая что водится Святым Духом.

В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой.

Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святаго, потому что Иисус еще не был прославлен (Ин.7:37-39).

**В четвёртой составляющей** человек, живущий в своём украшенном доме или же сеющий в свою плоть, **будет одеваться, но не сможет согреться,** потому что с одной стороны - его одежда будет состоять из смоковных листьев, обуславливающих его мёртвые дела.

А с другой стороны – у него не будет правильного отношения к добродетельной жене, в лице своего собрания, через правильное отношение к которой, он мог бы одеться в двойные одежды, чтобы быть защищённым от стужи мёртвых дел.

Не боится стужи для семьи своей, потому что вся семья ее одета в двойные одежды (Прит.31:21).

**В пятой составляющей** человек, живущий в своём украшенном доме или же сеющий в свою плоть, **зарабатывая плату, будет зарабатывать для дырявого кошелька,** потому что при работе в винограднике своего собрания, он будет рассматривать себя выше той меры веры, какую Бог ему уделил, исходя из его посвящения.

Ибо Царство Небесное подобно хозяину дома, который вышел рано поутру нанять работников в виноградник свой и, договорившись с работниками по динарию на день, послал их в виноградник свой; выйдя около третьего часа, он увидел других, стоящих на торжище праздно,

И им сказал: идите и вы в виноградник мой, и что следовать будет, дам вам. Они пошли. Опять выйдя около шестого и девятого часа, сделал то же. Наконец, выйдя около одиннадцатого часа, он нашел других, стоящих праздно, и говорит им: что вы стоите здесь целый день праздно? Они говорят ему: никто нас не нанял. Он говорит им:

Идите и вы в виноградник мой, и что следовать будет, получите. Когда же наступил вечер, говорит господин виноградника управителю своему: позови работников и отдай им плату, начав с последних до первых. И пришедшие около одиннадцатого часа получили по динарию. Пришедшие же первыми думали, что они получат больше,

Но получили и они по динарию; и, получив, стали роптать на хозяина дома и говорили: эти последние работали один час, и ты сравнял их с нами, перенесшими тягость дня и зной. Он же в ответ сказал одному из них: друг! я не обижаю тебя; не за динарий ли ты договорился со мною?

Возьми свое и пойди; я же хочу дать этому последнему то же, что и тебе; разве я не властен в своем делать, что хочу? или глаз твой завистлив от того, что я добр? Так будут последние первыми, и первые последними, ибо много званых, а мало избранных (Мф.20:1-16).

Обратите внимание засуха в атмосфере преисподней, в духе человека, живущего в своём украшенном доме или же сеющим в свою плоть, будет подобно павшему сыну зари - выражать себя в ропоте на Бога, считая Его несправедливым Богом, за что такой человек выдворен будет из Сиона в погибель, которую он называл своим раем.

**В шестой составляющей** человек, живущий в своём украшенном доме или же сеющий в свою плоть, **ожидать будет много, но при жатве получит мало,** что недостаточно будет для того, чтобы наследовать жизнь вечную.

Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли?

И не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие. (Мф.7:21-23).

**В седьмой составляющей** человек, живущий в своём украшенном доме или же сеющий в свою плоть всё, что он **принесёт домой, Бог развеет,** потому что сеющий в свою плоть, надеялся на сборище сатанинское, которое называл своим собранием.

Кого же ты испугалась и устрашилась, что сделалась неверною и Меня перестала помнить и хранить в твоем сердце? не от того ли, что Я молчал, и притом долго, ты перестала бояться Меня? Я покажу правду твою и дела твои, - и они будут не в пользу тебе.

Когда ты будешь вопить, спасет ли тебя сборище твое? - всех их унесет ветер, развеет дуновение; а надеющийся на Меня наследует землю и будет владеть святою горою Моею (Ис.57:11-13).

**В восьмой, составляющей** человеку, живущему в своём украшенном доме или же сеющему в свою плоть, **небо не будет давать росы**, так как не будет поставлено в зависимость от принятия над собою власти, поставленного Богом человека, который является носителем росы.

Дело в том, что под образом росы, Писание рассматривает учение Христово, которое является программой Бога, носителями которой Бог соделал Своих посланников или Своим облаком росы, которое во время жатвенного зноя на человеке, пребывающем в посте который избрал Бог – будет насыщать его душу и утучнять его кости.

Ибо так Господь сказал мне: Я спокойно смотрю из жилища Моего, как светлая теплота после дождя, как облако росы во время жатвенного зноя (Ис.18:4).

В данном месте, под временем зноя, который придёт на жителей Сиона, имеется в виду время жатвы. В это время, когда придёт зной жатвы на жителей Сиона, Бог пообещал, что на человеке, который пребывает в посте, который Он избрал, будет распростёрто облако росы, и он будет находиться в атмосфере светлой теплоты.

Посредством которой Бог во время жатвенного зноя, будет насыщать душу человека и утучнять кости его. Человек же, живущий в своём украшенном доме или же сеющим в плоть, откажется принять над собою власть человека, который является носителем Божией росы.

В силу чего небо не позволит, чтобы облако росы во время жатвенного зноя, сокрыло такого человека от гнева Божия. Как написано:

И дам тебе ключи Царства Небесного: и что свяжешь на земле, то будет связано на небесах, и что разрешишь на земле, то будет разрешено на небесах. Тогда Иисус запретил ученикам Своим, чтобы никому не сказывали, что Он есть Иисус Христос (Мф.16:19,20).

В одной из своих молитв Даниил обращался к росам и инеям, чтобы они пели и превозносили Бога во веки и веки.

Благословите, росы и инеи, Господа, пойте и превозносите Его во веки (Дан.3:68).

Учитывая, что под росою и инеем, имеется в виду программа в формате начальствующего учения Христова, просматривается человек, который является носителем такой программы в предмете росы и инея.

**В девятой, составляющей** человеку, живущему в своём украшенном доме или же сеющему в свою плоть, **земля во время зноя, не будет давать своих произведений** или же не будет благословлять такого человека своими произведениями, так как на ней будут произрастать – терны и волчцы.

Содрогнитесь, беззаботные! ужаснитесь, беспечные! сбросьте одежды, обнажитесь и препояшьте чресла. Будут бить себя в грудь о прекрасных полях, о виноградной лозе плодовитой. На земле народа моего будут расти терны и волчцы, равно и на всех домах веселья в ликующем городе (Ис.32:11-13).

Под произведениями земли в предмете тернов и волчец, следует разуметь дела плоти, в формате мёртвых дел, которые во время жатвенного зноя, облекут человека в погибель вечную.

**В десятой составляющей** в земле человека, живущего в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, **Бог во время жатвенного зноя, призовёт засуху, как на него, так и на его землю,** на его горы, на его хлеб, на его виноградный сок, на его елей, и на все,

Что производит его земля, и на самого человека, и на его скот, и на его всякий ручной труд.

Под землёй, на которую Бог призовёт засуху, состоящую в атмосфере преисподней, следует разуметь, что в преддверии надежды, когда Бог будет облекать тела людей, пребывающих в посте, который избрал Бог.

И если раньше атмосфера преисподней пребывала в духе людей, живущих на Сионе в своих украшенных домах или же сеющих в свою плоть, то во время жатвенного зноя Бог, облечёт в атмосферу преисподней уже тела этих людей, живущих в своих украшенных домах или же сеющих в свою плоть.

Другую притчу предложил Он им, говоря: Царство Небесное подобно человеку, посеявшему доброе семя на поле своем; когда же люди спали, пришел враг его и посеял между пшеницею плевелы и ушел; когда взошла зелень и показался плод, тогда явились и плевелы.

Придя же, рабы домовладыки сказали ему: господин! не доброе ли семя сеял ты на поле твоем? откуда же на нем плевелы? Он же сказал им: враг человека сделал это. А рабы сказали ему: хочешь ли, мы пойдем, выберем их? Но он сказал: нет, - чтобы, выбирая плевелы,

Вы не выдергали вместе с ними пшеницы, оставьте расти вместе то и другое до жатвы; и во время жатвы я скажу жнецам: соберите прежде плевелы и свяжите их в связки, чтобы сжечь их, а пшеницу уберите в житницу мою (Мф.13:24-30).

**Под засухой, которую Бог призовёт на горы человека**, живущего в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь клятвенные обетования Бога, которые ожидал человек, но которые во время жатвенного зноя обнаружат, что он никогда не был достоин войти в нетленное наследие, ему не принадлежащее.

Некто сказал Ему: Господи! неужели мало спасающихся? Он же сказал им: подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут. Когда хозяин дома встанет и затворит двери, тогда вы, стоя вне, станете стучать в двери и говорить:

Господи! Господи! отвори нам; но Он скажет вам в ответ: не знаю вас, откуда вы. Тогда станете говорить: мы ели и пили пред Тобою, и на улицах наших учил Ты. Но Он скажет: говорю вам: не знаю вас, откуда вы; отойдите от Меня все делатели неправды.

Там будет плач и скрежет зубов, когда увидите Авраама, Исаака и Иакова и всех пророков в Царствии Божием, а себя изгоняемыми вон. И придут от востока и запада, и севера и юга, и возлягут в Царствии Божием (Лк.13:23-29).

**……………………………………………………………………………………….**

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на хлеб человека**, живущего в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь истину слова, помазанную Святым Духом, в лице Сына Человеческого, на которую Бог наведёт засуху, и этот хлеб сделается для него буквой, которая убивает.

Иисус сказал им в ответ: истинно, истинно говорю вам: вы ищете Меня не потому, что видели чудеса, но потому, что ели хлеб и насытились. Старайтесь не о пище тленной, но о пище, пребывающей в жизнь вечную, которую даст вам Сын Человеческий,

Ибо на Нем положил печать Свою Отец, Бог. Итак сказали Ему: что нам делать, чтобы творить дела Божии? Иисус сказал им в ответ: вот дело Божие, чтобы вы веровали в Того, Кого Он послал.

На это сказали Ему: какое же Ты дашь знамение, чтобы мы увидели и поверили Тебе? что Ты делаешь? Отцы наши ели манну в пустыне, как написано: хлеб с неба дал им есть. Иисус же сказал им: истинно, истинно говорю вам: не Моисей дал вам хлеб с неба, а Отец Мой

Дает вам истинный хлеб с небес. Ибо хлеб Божий есть тот, который сходит с небес и дает жизнь миру. На это сказали Ему:

Господи! подавай нам всегда такой хлеб. Иисус же сказал им: Я есмь хлеб жизни; приходящий ко Мне не будет алкать, и верующий в Меня не будет жаждать никогда (Ин.6:26-35).

Исходя из имеющихся слов Христа, хлеб жизни даётся только тем человекам, которые принимают того человека, которого Он послал и соделал его носителем хлеба жизни. А таким человеком является только тот, кто пребывает в посте, который избрал Бог.

После этих слов Иудеи возроптали на то, что Иисус сказал, что Он является Хлебом Жизни, потому что они жили в своих украшенных домах или сеяли в свою плоть. И таким образом обрекли себя на погибель вместе с отцом своим диаволом.

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на виноградный сок человека**, живущего в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь лишение обетований, которые будут источать из себя виноградный сок.

Вот, наступят дни, говорит Господь, когда пахарь застанет еще жнеца, а топчущий виноград - сеятеля; и горы источать будут виноградный сок, и все холмы потекут. И возвращу из плена народ Мой, Израиля, и застроят опустевшие города и поселятся в них, насадят виноградники

И будут пить вино из них, разведут сады и станут есть плоды из них. водворю их на земле их, и они не будут более исторгаемы из земли своей, которую Я дал им, говорит Господь Бог твой (Ам.9:13-15).

Учитывая, что после того, когда горы начнут источать виноградный сок и все холмы потекут, народ Израильский в лице воинов молитвы, будет возвращён из плена в свою землю, чтобы обладать ею следует,

Что виноградный сок, который источают горы – это обетования, относящиеся к преддверию нашей надежды, а холмы, которые потекут – это исполнение завета мира, которые в своём союзе с обетованиями Бога, призваны освободить от тления и смерти тех человеков, которые пребывали в посте, который избрал Бог.

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на елей человека**, живущего на Сионе, в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь оскудение елея, от которого горел их светильник, обуславливающий жизнь Бога в человеке.

Да, свет у беззаконного потухнет, и не останется искры от огня его. Померкнет свет в шатре его, и светильник его угаснет над ним. Сократятся шаги могущества его, и низложит его собственный замысел его, ибо он попадет в сеть своими ногами и по тенетам ходить будет (Иов.18:5-8).

Исходя из этого изречения засуха, посланная на елей человека, живущего на Сионе, в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, во время жатвенного зноя, обнаружит себя в свете, который померкнет в его шатре, и низложит его собственный замысел, который являлся атмосферой преисподней в его духе.

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на всё, что производит земля человека**, живущего на Сионе в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь не соблюдение праздника Господня, под названием – кущей.

В пятнадцатый день седьмого месяца, когда вы собираете произведения земли, празднуйте праздник Господень семь дней: в первый день покой и в восьмой день покой; в первый день возьмите себе ветви красивых дерев, ветви пальмовые

И ветви дерев широколиственных и верб речных, и веселитесь пред Господом Богом вашим семь дней; и празднуйте этот праздник Господень семь дней в году: это постановление вечное в роды ваши; в седьмой месяц празднуйте его; в кущах живите семь дней;

Всякий туземец Израильтянин должен жить в кущах, чтобы знали роды ваши, что в кущах поселил Я сынов Израилевых, когда вывел их из земли Египетской. Я Господь, Бог ваш. И объявил Моисей сынам Израилевым о праздниках Господних (Лев.23:39-44).

Нарушение праздника кущей состояло в том, что все первые произведения земли, которые должны были приноситься Господу в распоряжение священников Господних, служителей алтаря, не приносились определёнными людьми, живущими на Сионе, и они оставались в своих украшенных домах, которые они предпочли кущам.

**Праздник кущей** – это праздник жатвы, в котором Израильтяне должны были принести в скинию Моисея, все первые произведения земли, и жить в кущах, сделанных из ветвей красивых дерев, и веселиться пред Господом семь дней. Этот праздник является образом нашего нетленного жилища, состоящего в славе нашего нерукотворного тела.

Поэтому поражение произведений земли Ханаанской засухой во время жатвенного зноя – это отказ таких человеков от их небесного жилища, в пользу их украшенных домов, в которых они жили, или отказ сеять в дух, в пользу сеяния в свою плоть. Грустно, что узнают они об этом только тогда, когда пересекут реку времени и окажутся в вечной погибели.

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на самого человека**, живущего в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь потерю или же облечение всех трёх субстанций человеческого естества, взятых вместе - дух, душу и тело в одеяния и в засуху атмосферы преисподней.

Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа. Верен Призывающий вас, Который и сотворит сие (1Фесс.5:23,24).

Именно засуха во время жатвенного зноя обнаружит, что дух, душа и тело человека, живущего на Сионе в своём украшенном доме или сеющим в свою плоть, не сохранились без порока в пришествие Господа Иисуса Христа.

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на скот человека**, живущего на Сионе в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь:

Все силы и функции его души, которые в это время, будут погружены во мрак засухи осязаемой преисподней так, что он обезумеет от ужаса, и не сможет пользоваться разумными и волевыми способностями свой души, чтобы как-то помочь себе.

И сказал Господь Моисею: простри руку твою к небу, и будет тьма на земле Египетской, осязаемая тьма. Моисей простер руку свою к небу, и была густая тьма по всей земле Египетской три дня; не видели друг друга, и никто не вставал с места своего три дня; у всех же сынов Израилевых был свет в жилищах их (Исх.10:21-23).

**Под засухой, во время жатвенного зноя, которую Бог призовёт на всякий ручной труд человека**, живущего на Сионе в своём украшенном доме или же сеющего в свою плоть, следует разуметь идолов, которых произвели помыслы этих человеков.

Ибо извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, кражи, лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство, — все это зло извнутрь исходит и оскверняет человека (Мар.7:21-23).

В данном изречении описывается атмосфера злого сердца человека, живущего на Сионе в своём украшенном доме или же сеющим в плоть. И конечно же, помыслы этих людей, живущих на Сионе своей отличительной жизнью от Сиона, выливаются в идолопоклонство.

И самые ужасные и отвратительные для Бога идолы, которых произвели злые помыслы человеков, живущих на Сионе — это вместо того, чтобы искать водительства Святого Духа – они стали учиться упражнять дары Святого Духа.

Вместо того, чтобы искать Помазующего – они стали искать помазание. Вместо того, чтобы искать Благословляющего – они стали искать благословения. Вместо того, чтобы представить свои тела в жертву живую, святую и благоугодную Богу – они попечение о плоти превратили в похоти.

*Продолжение следует . . .*