***02.14.2023 Вторник 7:00 рм***

***Да будете*** *сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу* ***Своему*** *восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).*

***Призванные к совершенству*.**

Призванные к совершенству эта *обетованная заповедь**– является* ***наследием святых****, всех времён и поколений, и* ***адресована эта заповедь Христом, сугубо Своим ученикам****. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом,* ***к наследию этой заповеди, никакого отношения не имеют, и не могут иметь.***

 ***(Воскресение 07.16-23-30.2017 )***

**Назначение праведности в нашем сердце**, принятой нами, в разбитых скрижалях завета, и утверждённых в новых скрижалях – призваны дать Богу возможность, не законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он это даровал Аврааму и семени его.

*Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).*

**Наследие мира** в сердце человека – это сокровищница, содержащая в себе совокупность всех обетований Бога, которые являются назначением праведности или, целью праведности.

Таким образом, именно праведность – посредством мира Божия, содержащегося в завете мира, может и призвана – соблюдать наши сердца и наши помышления во Христе Иисусе.

*Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе (Флп.4:6,7).*

Однако, чтобы лучше узнать и рассмотреть цель праведности, которую она преследует в свойстве природы мира Божьего; и условия, предписывающие, каким образом, нашей праведности следует облекаться в доспехи этого мира, мы пришли к необходимости рассмотреть четыре классических вопроса.

**1.** Природа, которой обладает мир Божий.

**2.** Назначение мира в отношениях с Богом.

**3.** Цена, за право быть облечённым в мир Божий.

**4.** Признаки мира в сынах мира.

**Если человек, не умер**, для своего народа; для своего дома; и, для своих растлевающих желаний – то, его оправдание, которое он принял в спасении, по вере, во Христа Иисуса, в формате залога, **никогда не перейдёт в качество праведности,** в которой он, мог бы быть способным, приносить плод мира.

А, следовательно, такие люди – утратят обетование, дающее им право, быть наречёнными сынами Божьими.

*Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими (Мф.5:9).*

Фраза «будут наречены сынами Божьими» говорит о награде, содержащейся в достоинстве и свойстве имени Сына Божьего.

Cвойство мира Божия в сердце человека – это доказательство, что он, является сыном мира, что даёт Богу возможность, наградить данного человека достоинством имени Сына Божьего, чтобы он мог разделить со Христом, исполнение всего написанного о Нём, в законе, в пророках и псалмах.

Потому, что – оправдание, которое человек получил, по праву своего рождения от семени слова истины, перешло в качество праведности, в которой он стал способным, приносить плоды мира, в своих отношениях с Богом и, со всеми окружающими.

*Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Евр.12:14).*

В данном случае речь идёт о таком мире, который может твориться, только в границах святости или же, быть выражением и явлением святости, пределы которой, обуславливаются заповедями Бога.

*Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми (Рим.12:18).*

**А посему мир, который мы являем, вне границ святости и, не как выражение святости – это, на самом деле, беззаконие, за которое нам придёться заплатить ценою вечной жизни.**

Невозможно и преступно – иметь мир с нечестивыми, которые в своё время, приняли истину, а затем, оставили собрание и отвратились от преданной им святой заповеди.

Миротворцы – это сыны мира. В силу чего, творить мир Божий, и быть его носителями, а следовательно, и передавать его себе подобным, могут и призваны исключительно сыны мира.

*В какой дом войдете, сперва говорите: мир дому сему; и если будет там сын мира, то почиет на нем мир ваш, а если нет, то к вам возвратится (Лк.10:5,6).*

*И если кто не примет вас и не будет слушать вас, то, выходя оттуда, отрясите прах от ног ваших, во свидетельство на них. Истинно говорю вам: отраднее будет Содому и Гоморре в день суда, нежели тому городу (Мк.6:11).*

На самом деле, приветствием мира, мы призваны определять сынов мира. Так, как в приветствии мира – содержится порядок Царства Небесного, пребывающий в сынах мира, в достоинстве Божественной теократии, обуславливающей – власть Бога и право Бога, установившего этот порядок.

А посему люди, называющие себя спасёнными, но не признающие порядка, выраженного в устройстве теократии, установленной Богом в Своём Царстве, Которым на земле является Церковь Иисуса Христа, в лице Невесты Агнца,

Это те самые люди, которые посредством своего бесчинства производят, не мир, а разделения. И такие люди – не могут называться сынами Божьими, а следовательно – и сынами мира.

Таким образом, какими бы благими, на их взгляд причинами, не оправдывали себя люди, не признающие чина в Церкви, чтобы успокоить свою совесть – это сыны беззакония.

В какие бы одежды они, не рядились, какие бы жертвы, в предмете собственной добродетели, они не совершали, и какие бы Евангелизационные мероприятия, они не проводили, чтобы оправдать своё бесчинство, и облечь его в благопристойные одежды – они будут выглядеть, как волки в овечьей шкуре.

Так, как, сам факт их возмущения и противления словам посланников Бога, поставленными над ними – свидетельствует о потере в их сердцах мира, и относит их к категории нечестивых.

*А нечестивые – как море взволнованное, которое не может успокоиться и которого воды выбрасывают ил и грязь.* ***Нет мира нечестивым, говорит Бог мой*** *(Ис.57:20,21).*

**Вопрос третий:** Какие условия, нам необходимо выполнить, чтобы во Христе Иисусе, облечься в наследие завета мира, содержащегося в законе, в пророках, и псалмах?

Разумеется, мы будем рассматривать цену,за право быть облечёнными в мир Божий, который призван соблюдать наши помышления во Христе Иисусе и который состоит из совокупности ряда составляющих, содержащихся в Священном Писании.

**1. Цена** за право, быть облечёнными в мир Божий, – состоит в двух последовательных и связанных друг с другом условиях: это – уклоняться от зла; и за тем, делать добро.

*Уклоняйся от зла и* ***делай добро****; ищи мира и следуй за ним (на иврите: преследуй, гонись) (Пс.33:15).*

При нарушении имеющейся последовательности, делание добра – будет являться беззаконием.

Весьма важно уразуметь ту последовательность, как одно условие, исходит из другого и, является его результатом.

Первое условие – это **уклоняться** от зла в лице его носителей; только после этого у нас появится юридическое право позволяющее выполнять второе условие – **делать** добро; и, только за тем, третье условие – **искать** мира, во Христе Иисусе, в делании добра.

*Кто разумеет делать добро и не делает, тому грех (Иак.4:17).*

**Добрые дела**, о которых идёт речь – это дела Божии и, их следует отличать, от дел человеческих, выдающих свои дела, за дела Божии, и претендующих на статус дел Божиих.

*Итак сказали Ему: что нам делать, чтобы творить дела Божии? Иисус сказал им в ответ: вот дело Божие, чтобы вы веровали в Того, Кого Он послал (Ин.6:28,29).*

А посему, какой бы добродетелью мы не занимались и, какие бы Евангелизационные служения мы не выстраивали – если мы не признаём над собою власти, посланника Божия, **и сами выбираем себе человека,** который бы льстил нашему слуху, и утверждал нашу деятельность, как дело Божие – это дела беззакония, за которые, рано или поздно, последует жатва.

Однако чтобы уклоняться от зла – необходимо отличать добро от зла, чтобы отвергать худое и избирать доброе.

В противном случае мы, вместо того, чтобы уклоняться от зла, будем уклоняться, от добра полагая, что уклоняемся от зла.

*Он будет питаться молоком и медом, доколе не будет разуметь отвергать худое и избирать доброе (Ис.7:15).*

С одной стороны – в, данном изречении, мы находим, всё ту же последовательность. А, именно: вначале отвергать худое – это уклоняться от зла и, за тем, избирать доброе – это делать добро.

Исходя, из того, что младенцы во Христе или же, **душевная категория людей, не способна отличать добро от зла,** а следовательно, отвергать худое и избирать доброе следует, что имеющееся повеление, не имеет к ним никакого отношения. Оно просто не может быть ими исполнено.

Учитывая же, что добро и зло – это две, противоборствующие друг другу программы, то из этого следует, что вне программного устройства, которыми являются ангелы и люди, эти две программы, не могут себя, не только проявлять в противоречиях, но и вообще существовать и как-то функционировать.

Из чего, нам следует сделать вывод, чтобы делать добро – нам должно

уклоняться от людей, которые имеют вид благочестия, но, на самом деле, являются носителями программы зла.

В своё время, Эталоном, уклонения от зла, в лице религиозной элиты, которая являлась носителем программы беззакония – являлся Сын Божий, в достоинстве Сына Человеческого.

При этом следует отметить, что существует большая разница, между уклонением от зла и, между противостоянием злу.

Эта разница состоит в том, что **противостоять злу**, мы призваны только в тех случаях, когда эта программа зла, в лице её носителей, включая нашу ветхую природу, господствует в тех областях, которые принадлежат нам и, за которые мы несём ответственность пред Богом.

А, **уклоняться от зла**, мы призваны, в тех случаях, когда эта программа зла, в лице её носителей, не противостоит нам лично. Так, как – не господствует в тех областях, которые принадлежат нам и, за которые мы не несём ответственность пред Богом.

А посему, существует разница и, в условиях. Чтобы уклоняться от программы зла, в лице её носителей – необходимо питаться молоком и мёдом, которые делают человека способным разуметь, отвергать худое и избирать доброе.

А, чтобы противостоять программе зла, в лице её носителей – необходимо, вначале **покорить своё естество Богу**, через наставление в вере о кресте Христовом, в котором мы – призваны умереть, для своего народа; для своего дома; и, для своих растлевающих желаний.

И, только уже за тем, противостоять программе зла, в лице её носителей, **включая нашего ветхого человека.**

*Итак,* ***покоритесь*** *Богу;* ***противостаньте*** *диаволу, и убежит от вас. Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам; очистите руки, грешники, исправьте сердца, двоедушные (Иак.4:7,8).*

Учитывая же, в данном случае, нам необходимо рассмотреть: Каким образом, мы призваны уклоняться от программы зла, в лице её носителей, **включая свою ветхую натуру.**

**Уклоняться** – избегать; не прикасаться.

Не смотреть; не вступать в прекословие.

Не враждовать; не вступать в союз.

Не поддерживать; укрываться в Боге.

*Благоразумный видит беду, и укрывается; а неопытные идут вперед, и наказываются (Прит.22:3).*

В данной притче, человек благоразумный, не противостоит беде, в лице её носителей, а укрывается от неё, потому, что действие и направление этой беды – не находится в границах его ответственности.

А неопытные или же, несведущие, пытаются противостоять этой беде и наступать на эту беду, и наказываются. Потому, что – не имеют юридического права, противостоять врагу, который не находится в границах их ответственности пред Богом.

Когда, в этой притче говорится, что благоразумный **видит беду**, то имеется в виду, он **разумеет**, что он, не несёт ответственности пред Богом, за те границы, в которых эта беда себя проявляет.

А, когда говорится, что человек, благоразумный укрывается от врага, который направляется, не к его границам, то имеется в виду, что он **укрывается в Боге**.

Итак, если, мы будем уклоняться от программы зла, в лице её носителей, в соответствии имеющихся указаний, мы будем сокрыты во Христе Иисусе, что позволит нам творить добро.

Потому, что – творить добро, предназначенное нам Богом, мы можем, только укрывшись во Христе Иисусе.

*Ибо мы – Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять (Еф.2:10).*

Учитывая, выше сказанное следует, что уклонившись от зла или же, укрывшись во Христе Иисусе, **мы оказались в границах**, в которых мы можем творить, предназначенное нам Богом добро.

А посему, если человек не находится во Христе Иисусе, любое добро, которое он будет творить, будет **не-за-кон-ным** и будет рассматриваться Богом как беззаконие.

Вот другое иносказание, как пример челолвеческих «добрых» дел, в котором, эти «горе делатели добра», объявлены Богом, «делателями неправды».

*Некто сказал Ему: Господи! неужели мало спасающихся? Он же сказал им: подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут.*

*Когда хозяин дома встанет и затворит двери, тогда вы, стоя вне, станете стучать в двери и говорить: Господи! Господи! отвори нам; но Он скажет вам в ответ: не знаю вас, откуда вы.*

*Тогда станете говорить: мы ели и пили пред Тобою, и на улицах наших учил Ты. Но Он скажет: говорю вам: не знаю вас, откуда вы;* ***отойдите от Меня все делатели неправды*** *(Лк.13:23-27).*

**Тесные врата** – это образ Тела Христова, в Лице Церкви, Невесты Агнца, которая определяется по структуре правления, выраженной в теократии,

которая является порядком Царства Небесного, которое обладает только одной улицей или, только одним путём, ведущим к Престолу Бога, которым является учение Иисуса Христа, пришедшего во плоти.

И, посреди этой улицы, течёт Река жизни – это образ Святого Духа, действующего, в границах учения Иисуса Христа, пришедшего во плоти.

А по обеим берегам, растёт дерево жизни, двенадцать раз, приносящее плоды, дающее, на каждый месяц, плод свой, и листья дерева, для исцеления народов.

**Это образ Царства Небесного в человеке, который является причастником Тела Христова, в котором пребывает слово Божие и, Святой Дух, который приносит Богу, подлинные плоды правды.**

В то время как люди, претендующие на Царство Небесное, указывают Богу, на множество своих собственных улиц, на которых Он якобы их учил, что вызывает Его справедливый гнев.

Так как, учить Он мог и учил Он, только тех людей, которые подвязались и вошли, в Его Царство тесными вратами, на Своей улице, которой является учение Иисуса Христа, пришедшего во плоти, помазанное Святым Духом.

**А посему, делание добра – это приношение плода правды, возможное только при условии, укрытия во Христе Иисусе.**

Добро, в предмете плода правды, может исходить, только из доброго сердца человека, которое обуславливается мудрым сердцем, с пребывающими в нём Туммимом и Уримом. Таким образом, делание добра – **определяется по источнику своего происхождения.**

**Всё, что исходит из доброго сердца – является добром. А всё, что исходит из злого сердца – является злом.**

В Писании, слово «добро» и слово «добродетель» происходят от слова «благодать». **А посему, творить добрые дела означает – являть дела благодати, что на практике означает – быть носителями и выразителями благодати Божией.**

На иврите слово «благодать» связано с наследием и происходит от корня глагола "обеспечить, позаботиться, приготовлять".

Что с нашей стороны означает – что выражение благодати или же, делание добра, в первую очередь, должно быть направлено на людей, вступивших в завет с Богом.

А со стороны Бога, делать добро означает – что Он посредством Своей благодати, основанной на величии Нового Завета, обеспечил, позаботился и приготовил Своему народу наследие мира, в предмете полного спасения.

Из чего следует, - что там, где отсутствуют взаимные узы завета мира – добро, которое мы призваны творить, в предмете благодати, не имеет своего правового поля.

В силу чего, власть благодати, в предмете наших добрых дел, которые мы призываемся творить, обретает свои полномочия, только в границах завета мира, в таких составляющих:

**1.** Творить добрые дела, мы призваны – в границах такого завета мира, в котором мы найдём добрую жену, в лице невесты Агнца, во главе которой стоит посланник Бога, а не человек, поставивший себя сам или, избранный путём голосования.

*Кто* ***нашел*** *добрую жену, тот нашел благо и получил благодать от Господа (Прит.18:23).*

Под доброй женой, однозначно подразумевается такое собрание святых, которое является «тесными вратами» или же, в котором возвещается учение Иисуса Христа, пришедшего во плоти.

А посему: Завет мира с Богом, обеспечивающий правовое поле для действия благодати Божией в нас, представлен в доброй жене, которую представляет Тело Христово.

Жена, не признающая своего мужа главою, в порядке теократии, не может быть доброй женой.

Для собрания святых, признавать своего мужа главою – это почитать порядок Бога, что означает – в корне отказаться от демократической структуры правления.

**А посему, собрание святых, с демократической структурой правления, не может быть в очах Бога, доброй женой.**

**2.** Творить добрые дела, мы призваны – в границах взаимного завета с Богом, заключённым в отождествлении самого себя в смерти Иисуса Христа и, в Его воскресении.

*Кто* ***будет веровать*** *и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет (Мк.16:16).*

**3.** Творить добрые дела, мы призваны – через достойное принятие вечери Господней, обуславливающей Новый Завет:

*Также и чашу после вечери, говоря: сия чаша есть Новый Завет в Моей крови, которая за вас проливается (Лк.22:20).*

**4.** Творить добрые дела, мы призваны – через принятие того человека, которого Бог поставил над нами, который является для нас устами Бога, передающими нам премудрость Урима.

*Итак сказали Ему: что нам делать, чтобы творить дела Божии? Иисус сказал им в ответ: вот дело Божие, чтобы вы веровали в Того, Кого Он послал (Ин.6:28,29).*

Суть истинной добродетели и её назначения, призванной протекать, в границах завета мира с Богом, состоит в том, что:

**1.** Истинная добродетель, в завете мира – будет определяться в сердце человека, в формате доброго семени, обуславливающего в сердце человека Царство Небесное, которое человек принял через благовествуемое слово посланников Бога и, с которым **отождествился** так, что сам стал этим семенем:

*Он же сказал им в ответ: сеющий доброе семя есть Сын Человеческий; поле есть мир; доброе семя, это сыны Царствия, а плевелы – сыны лукавого (Мф.13:37-38).*

Внимание! В данной притче, доброе семя – это, не семя благовествуемого слова, а сыны Царствия, которых Сын Человеческий сеет в Своей смерти, на поле этого мира, чтобы сыны Царствия, воздвигнутые из Его смерти воскресением, **могли в Нём, творить добрые дела**.

Так, например: Иисус, говоря о значении смерти Самого Себя в формате Семени, в своё время, сказал:

*Истинно, истинно говорю вам: если пшеничное зерно, пав в землю, не умрет, то останется одно; а если умрет, то принесет много плода. Любящий душу свою погубит ее; а ненавидящий душу свою в мире сем сохранит ее в жизнь вечную.*

*Кто Мне служит, Мне да последует; и где Я, там и слуга Мой будет. И кто Мне служит, того почтит Отец Мой (Ин.12:24-26).*

Только, приняв в своё сердце семя Царствия Евангелия, у нас появляется возможность, последовать за Иисусом, и посеять самих себя в смерти Господа Иисуса, чтобы взрастить из этого семени, дерево жизни, приносящее плод правды.

По поводу посева самого себя, как пшеницы, в смерти Господа Иисуса Христа, Бог преследовал только одну цель, чтобы у нас появилась возможность, приносить плод правды.

*И сказал Господь: Симон! Симон! се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу, но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих (Лк.22:31,32).*

Семя слова о Царствии Небесном, посеянное в почву доброго человеческого сердца, **содержит в себе объём всей благодати Божией** или же, всякого доброго даяния Божия, содержащегося в наследии мира. Как написано:

*Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены (Иак.1:17).*

Всякое доброе даяние Бога, нисходящее свыше от Отца светов, предлагается детям Божиим, не иначе, как только, в формате доброго семени, через доброго Пастыря, **Которого представляют Его добрые посланники.**

**2.** Истинная добродетель, в завете мира – взращенная из доброго семени, в добром сердце человека – будет определяться, в приношении Богу жертвы, выраженной, в добром плоде уст, прославляющих Бога.

*Добрый человек из доброго сокровища сердца своего выносит доброе, а злой человек из злого сокровища сердца своего выносит злое, ибо от избытка сердца говорят уста его (Лк.6:45).*

*Итак, будем через Него непрестанно приносить Богу жертву хвалы, то есть плод уст, прославляющих имя Его (Евр.13:15).*

*Не может дерево доброе приносить плоды худые, ни дерево худое приносить плоды добрые (Мф.7:18).*

**3.** Истинная добродетель, в завете мира – будет определяться в сердце человека источником, исходящим из наставления доброго учения отца, которого дал нам Бог.

*Слушайте, дети, наставление отца, и внимайте,* ***чтобы научиться разуму****, потому что я преподал вам доброе учение. Не оставляйте заповеди моей (Прит.4:1-2).*

**4.** Истинная добродетель, в завете мира – это прежде всего, выражение состояния сердца, обусловленного доброй совестью.

Любая добродетель, совершённая с позиции опороченной совести – не имеет права, называться добродетелью.

***Имейте*** *добрую совесть, дабы тем, за что злословят вас, как злодеев, были постыжены порицающие ваше доброе житие во Христе (1.Пет.3:16).*

**5.** Истинная добродетель, в завете мира – никогда не бывает вынужденной или подневольной – она всегда доброхотная.

*Но без твоего согласия ничего не хотел сделать, чтобы доброе дело твое было не вынужденно, а добровольно (Флм.1:14).*

**6.** Истинная добродетель, в завете мира – всегда выражается в повиновении тем, кого Бог поставил над нами главою.

*Так Сарра* ***повиновалась*** *Аврааму, называя его господином. Вы – дети ее, если делаете добро и не смущаетесь ни от какого страха (1.Пет.3:6).*

**7.** Истинная добродетель, в завете мира – будет являться плодом наших уст, выраженным в обузданности нашего языка.

*От плода уст своих человек насыщается добром, и воздаяние человеку – по делам рук его (Прит.12:14).*

Учитывая, что **назначения истинной добродетели, направлены на цели поиска Бога, в обетованиях Божиих**, содержащихся в завете мира, мы рассмотрим завет мира, в тех **обетованиях**, **ради которых, мы призваны творить добрые дела**, обусловленные – делами Божьими.

**1.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы мы могли наследовать воскресение жизни.

*Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою. Да и* ***все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса****, Господа моего: для Него я от всего отказался,*

*И все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере;*

*Чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его, чтобы достигнуть воскресения мертвых (Флп.3:7:11).*

*Потому что вы слышали о Нем и в Нем* ***научились,*** *- так как истина во Иисусе, - отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях,*

*А обновиться духом ума вашего и* ***облечься*** *в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:21-24).*

*И дано было ей (Невесте Агнца) облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых. И сказал мне Ангел:* ***напиши****: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии (Отк.19:8,9).*

**2.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы заграждать уста невежеству безумных людей.

*Ибо такова есть воля Божия, чтобы мы, делая добро, заграждали уста невежеству безумных людей (1.Пет.2:15).*

*Оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь:* ***ими******ниспровергаем замыслы*** *и всякое превозношение, восстающее против познания Божия,*

*И пленяем всякое помышление в послушание Христу, и готовы наказать всякое непослушание, когда ваше послушание исполнится (2.Кор.10:4-6).*

**3.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы восстановить у своих ворот правосудие.

*Возненавидьте зло и возлюбите добро, и восстановите у ворот правосудие; может быть, Господь Бог Саваоф помилует остаток Иосифов (Ам.5:15).*

*Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих (Евр.1:9; Пс.44:8).*

*Положи, Господи, охрану устам моим, и огради двери уст моих; не дай уклониться сердцу моему* ***к словам лукавым*** *для извинения дел греховных вместе с людьми, делающими беззаконие, и да не вкушу я от сластей их.*

*Пусть наказывает меня праведник: это милость; пусть обличает меня: это лучший елей, который не повредит голове моей; но мольбы мои - против злодейств их (Пс.140:3-5).*

**4.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы изготовить себе одинаковые гири и верные весы.

*Мерзость пред Господом – неодинаковые гири, и неверные весы – не добро (Прит.20:23).*

Из противоположности данного постановления следует, что одинаковые гири и верные весы – это добро или, дело Божие.

**Гири и весы** – это наши помышления, в которых мы, взвешиваем и даём оценку словам и поступкам, как своим, так и окружающим.

*Мерзость пред Господом – помышления злых, слова же непорочных угодны Ему (Прит.15:26).*

**5.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы побеждать зло добром.

*Не будь побежден злом, но побеждай зло добром (Рим.12:21).*

*Поднимается на тебя разрушитель: охраняй твердыни, стереги дорогу, укрепи чресла, собирайся с силами (Наум.2:1).*

**6.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы доставить нам приятность.

*Добрый разум доставляет приятность, путь же беззаконных жесток (Прит.13:16).*

Добрый разум, как выражение веры доброго сердца это – путь, по которому совершается доставка приятности к сердцу праведника, посредством праведности его веры, которую он исповедует своими устами.

На иврите, слово «приятность», которую доставляет добрый разум означает «благоволение Бога», «мир Бога».

А, на том же иврите, слово «жестокость», которую доставляет путь беззаконника, обуславливает **жестокость гнева Божия**.

Исходя, из этого значения, расширенная версия перевода, данного изречения, может быть приблизительно такой:

**Добрый разум,** как определение обновлённого ума праведника – это путь,

по которому доставляется в его сердце мир Бога, в формате Его благоволения, путь же беззаконных, как определение ума, беззаконного человека, доставляет беззаконнику – жестокость, в формате гнева Божия.

Практически, наши мысли, выражающие состояние нашего сердца и, определяющие состояние нашего сердца – это некая жатва, которая рассматриваются Писанием, либо – как доброе дело, либо – как дело, злое.

*Каковы мысли в душе человека, таков и он (Прит.23:7).*

Посев, происходит в почве сердца, а жатва, в формате мыслей, исходящих из сердца – происходит в области мышления.

*Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную.*

***Делая добро, да не унываем,*** *ибо в свое время пожнем, если не ослабеем (Гал.6:7-9).*

**7.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в том, чтобы действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом.

*О, человек! сказано тебе, что – добро и чего требует от тебя Господь: действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом твоим (Мих.6:8).*

В данном повелении, цель истинной добродетели, обусловленной делом Божиим, в завете мира состоит, в трёх составляющих: **действовать** справедливо; **любить** дела милосердия; и, смиренномудренно **ходить** пред Богом.

**Действовать справедливо** – это являть правосудие своего Бога, очерченное, границами Его святости, в отношении всякой плоти, **включая свою плоть.**

*Блаженны хранящие суд и творящие правду во всякое время! (Пс.105:3).*

*И поставлю суд мерилом и правду весами; и градом истребится убежище лжи, и воды потопят место укрывательства. И союз ваш со смертью рушится, и договор ваш с преисподнею не устоит. Когда пойдет всепоражающий бич, вы будете попраны (Ис.28:17,18).*

**Любить дела милосердия** – это являть милосердие, сосудам милосердия, в границах заповедей, постановлений и уставов Божиих, стоящих на страже Его святости.

*Итак, видишь благость и строгость Божию: строгость к отпадшим, а благость к тебе, если пребудешь в благости Божией; иначе и ты будешь отсечен (Рим.11:22).*

**Смиренномудренно ходить** – это способность, обуздывать свои уста, чтобы они, могли быть, устами Бога.

*Взыщите Господа, все смиренные земли, исполняющие законы Его; взыщите правду, взыщите смиренномудрие; может быть, вы укроетесь в день гнева Господня (Соф.2:3).*

**Смиренномудрие** – это сложное слово, которое состоит из двух слов: смирение и мудрость. При этом, «мудрость» в данном слове, на иврите, переводится в значении кротости.

**8.** **Назначение истинной добродетели**, в завете мира – состоит в ревности по Боге, в которой мы призваны заступаться за тех, кто находится под нашей ответственностью, **включая самих себя**.

*Финеес, сын Елеазара, сына Аарона священника, отвратил ярость Мою от сынов Израилевых, возревновав по Мне среди их, и Я не истребил сынов Израилевых в ревности Моей;*

*Посему скажи: вот, Я даю ему Мой завет мира, и будет он ему и потомству его по нем заветом священства вечного, за то, что он показал ревность по Боге своем и заступил сынов Израилевых.*

*Имя убитого Израильтянина, который убит с Мадианитянкою, было Зимри, сын Салу, начальник поколения Симеонова; а имя убитой Мадианитянки Хазва; она была дочь Цура, начальника Оммофа, племени Мадиамского.*

*И сказал Господь Моисею:* ***Враждуйте*** *с Мадианитянами, и* ***поражайте*** *их, ибо они враждебно поступили с вами в коварстве своем, прельстив вас Фегором и Хазвою, дочерью начальника Мадиамского, сестрою своею, убитою в день поражения за Фегора (Чис.25:11-18).*

В данном случае, если мы, не явим ревность по Боге и, не истребим зло, в границах нашей ответственности, **включая нас самих**, в лице Зимри, начальника поколения Симеонова, и Хазвы, дочери начальника Мадиамского, - то Бог, в Своей ревности истребит, как наше призвание, так и нас самих.

**Ваал-Фегор** – это божество, которому поклонялись Моавитяне и Мадианитяне. Имя «Ваал-Фегор» означает – хозяин и владыка Фегора – это самая высокая гора, в пределах Моава, на которой был построен храм, для поклонения Ваал-Фегору.

**Ваал** – являлся хозяином и владыкой плодородия; хозяином и владыкой небес, бури, грома и молнии. В зависимости от местности, Ваал мог называться, именем местности, горы или, какого-либо имени. Евреи, называли его Яхве – есть Ваал.

**Зимри** – моя песнь; моя хвала; моё поклонение.

**Хазва** – обманчивая – это образ обольщения, выраженного в поклонении, основанном на эмоциях или чувствах.

За данное нам право и власть быть облечёнными в мир Божий, призванный соблюдать наши помышления во Христе Иисусе, будем помнить, что **всякое добро, совершаемое вне правового поля добродетели, обусловленного заветом мира – это, не примирение с Богом, а вражда против Бога.**