***10.16.22 Воскресение 12:00 рм***

***Да будете*** *сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный.* ***(Мф.5:45,48).***

***Призванные к совершенству*.**

Эта обетованная заповедь (быть совершенным, как совершен Отец наш Небесный), написанная у Евангелиста Матфея и представленная нам в серии проповедей пастыря Аркадия – является наследием святых всех времён и поколений, и адресована эта заповедь Самим Христом, сугубо Своим ученикам.

**Итак, рассмотрим главный признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к совершенству Бога – это по способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

*Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших мир Божий, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны.* ***(Кол.3:14,15).***

Исходя, из данного изречения – владычество мира Божьего в наших сердцах, возможно только при одном условии, если избирательная любовь Бога, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облечены, в избирательную любовь Бога.

И, в отличие от толерантной, и эгоистической любви человека, избирательная любовь Бога, отличается тем, что она наделена палящей ревностью Бога, Его всеведением, и Его абсолютной мудростью, которую никоим образом, невозможно использовать в порочных, корыстных и эгоистических целях человека.

В силу этого, именно сила избирательной любви Бога, – призвана разрушить державу смерти в нашем теле, и на её месте, воцарить воскресение Христово в наших телах, и облечь наши тела в воскресение Христово, в лице нашего нового человека.

Избирательная любовь Бога, может пребывать и выражать себя, исключительно **в атмосфере братолюбия**, в которой мы переходим из состояния вечной смерти в состояние вечной жизни.

*\*Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев; не любящий брата пребывает в смерти. Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете,*

*Что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей. Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны полагать души свои за братьев. (****1.Ин.3:14-18).***

Когда человек, рождается от Бога – ему предоставляется выбор, либо войти в состояние смерти, и стать мертвым для Бога, и негодным для всякого доброго дела, либо войти, в состояние жизни вечной, которое доселе, ему было не известно, и стать годным для всякого доброго дела, в показании братолюбия.

Итак, нам необходимо будет ответить, на четыре классических вопроса:

**1.** По каким признакам следует определять человеков, входящих в категорию наших братьев, за которых мы призваны полагать наши души, чтобы показать в своей вере – братолюбие?

**2.** Какое назначение призвана выполнять, избирательная любовь Бога, в братолюбии друг к другу?

**3.** Какие условия необходимо выполнять, чтобы показывать в своей вере, избирательную любовь Бога, в братолюбии?

**4.** По каким признакам, следует испытывать себя на предмет братолюбия друг к другу, в избирательной любви Бога?

**Вопрос четвёртый: По каким признакам, следует испытывать себя на предмет братолюбия друг к другу, в избирательной любви Бога?**

**1. Результатом,** в показании братолюбия в своей вере – является способность, более преуспевать в братолюбии и усердно стараться о том, чтобы жить тихо, делать свое дело и работать своими собственными руками, чтобы поступать благоприлично перед внешними и ни в чем не нуждаться.

*О братолюбии же нет нужды писать к вам; ибо вы сами научены Богом любить друг друга, ибо вы так и поступаете со всеми братиями по всей Македонии. Умоляем же вас, братия, более преуспевать и* ***усердно стараться*** *о том, чтобы жить тихо,*

*Делать свое дело и работать своими собственными руками, как мы заповедовали вам; чтобы вы поступали благоприлично перед внешними и ни в чем не нуждались (1.Фесс.4:9-12).*

**2.** **Признаком, в показании братолюбия** в своей вере – будет являться наша способность молчать в то время, когда человек скудоумный, для которого мы являемся ближним, будет высказывать к нам презрение.

*Скудоумный высказывает презрение к ближнему своему; но разумный человек молчит (Прит.11:12).*

Разумный человек – это человек, обладающий благоразумием, который разумеет, что говорить; когда говорить; и когда молчать.

Скудоумный – это человек, малоумный или бедный умом, у которого есть существенный недостаток, в разумных возможностях, и в оценке происходящего.

Скудоумный или же, не имеющий помощи от своего рассудка, вызывает сострадание у разумного человека, который является его ближним, и несёт за него ответственность пред Богом.

**1.** Это – взаимоотношение разумных возможностей нашей души, с разумными возможностями нашего нового человека.

**2.** Это – взаимоотношение человека, облечённого в полномочия отцовства Бога, с человеками, за которых он несёт ответственность, и для которых он является – ближним.

**3.** Это – взаимоотношение человека духовного, с человеком душевным, для которого духовный человек, является ближним.

Душевный человек, по отношению к духовному человеку, в очах Бога – всегда скудоумен. Причина же, по которой душевный человек, пренебрегает человеком духовным, состоит в том:

*Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно (1.Кор.2:14).*

Скудоумие душевного человека, который мнит себя духовным, и пренебрегает духовным человеком, который является его ближним, усугубляется ещё и тем, что у него обнаруживается конфликт с новым человеком, живущим в его теле, которым он пренебрегает, и которого он не разумеет.

В данных взаимоотношениях с разумным, который является ближним для скудоумного – является новый человек, обладающий разумными возможностями Ума Христова.

Скудоумный человек, спасение которого зависит от разумного человека, который является его ближним – это наша душа, которая ещё, не облагорожена, и не обновлена воскресением Иисуса Христа, так, как, не была ещё погружена в смерть Господа Иисуса, в крещениях Водою, Духом Святым, и Огнём.

Помощь, оказанная ближним скудоумному, хотя он и пренебрегает его помощью, состоит в том, когда скудоумный высказывает своё презрение – разумный молчит.

Молчание во взаимоотношениях друг с другом – это величайшее искусство, формирующее образ праведника, в котором разумный человек, нисходит к скудоумному брату, и не обращает внимание, на презрение к его помощи. На иврите:

**Молчать** – это быть тихим; быть глухим.

Пахать; готовить почву для посева.

Быть вспаханным; быть приготовленным.

Начертить заповеди, Духом Бога Живого.

Формировать и гравировать образ праведника.

Когда Бог, во взаимоотношениях с нами молчит то, Его молчание – является красноречивым ответом, который либо готовит почву нашего сердца для посева, либо формирует нас в Свой образ, отсекая от нас, чуждые Ему элементы плоти.

Ответ в молчании Бога, происходит при обновлении дома, когда скудоумное, заменяется благоразумным, при облечении нашего тела в воскресение Христово или же, при воздвижении державы жизни в нашем теле.

*Псалом Давида; песнь при обновлении дома. Превознесу Тебя, Господи, что Ты поднял меня и не дал моим врагам восторжествовать надо мною. Господи, Боже мой! я воззвал к Тебе, и Ты исцелил меня. Господи! Ты вывел из ада душу мою*

*И оживил меня, чтобы я не сошел в могилу. Пойте Господу, святые Его, славьте память святыни Его, ибо на мгновение гнев Его, на всю жизнь благоволение Его: вечером водворяется плач, а на утро радость. И я говорил в благоденствии моем:*

*"Не поколеблюсь вовек". По благоволению Твоему, Господи, Ты укрепил гору мою; но Ты сокрыл лице Твое, и я смутился. Тогда к Тебе, Господи, взывал я, и Господа умолял: услышь, Господи, и помилуй меня; Господи! будь мне помощником".*

*И Ты обратил сетование мое в ликование, снял с меня вретище и препоясал меня веселием, да славит Тебя душа моя и да не умолкает. Господи, Боже мой! буду славить Тебя вечно (Пс.29:1-13).*

Если в отношениях со скудоумным братом, для которого мы являемся ближним, мы молчим, когда он высказывает к нам своё пренебрежение – это означает, что мы обладаем в своём сердце атмосферой братолюбия, и уже перешли от смерти в жизнь.

**3.** **Признаком, в показании братолюбия** в своей вере – является способность, не давать место диаволу.

*Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем; и не давайте места диаволу. Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся. Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере,*

*Дабы оно доставляло благодать слушающим. И не оскорбляйте Святаго Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления. Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас (Еф.4:22-32).*

**1. Не давать место диаволу** – это гневаясь, не согрешать, чтобы солнце не зашло во гневе нашем.

**2. Не давать место диаволу** – это кто крал, вперед не красть, а лучше трудиться, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся.

**3. Не давать место диаволу** – это никакое гнилое слово, не должно исходить из уст наших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим.

**4. Не давать место диаволу** – это не оскорблять Святаго Духа Божия, Которым мы запечатлены в день искупления.

**5. Не давать место диаволу** – это всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою должны быть удалены от нас.

**6. Не давать место диаволу** – это быть друг ко другу добрыми, сострадательными, и прощать друг друга, как и Бог во Христе простил нас.

**\*Первая составляющая**, по которой следует судить, что мы не даём место диаволу, чтобы сохранить себя в границах атмосферы братолюбия – это гневаясь, не согрешать, чтобы солнце не зашло во гневе нашем.

Каждый из нас, постоянно, в той или иной степени, может испытывать и испытывает эмоцию гнева, и страдает от извержений этого скрытого в нас пламени, но не каждый из нас:

\*Способен дать определение и оценку своему гневу.

\*Определить источник своего гнева.

\*Контролировать вспышки своего гнева.

\*Скрывать поднимающиеся амплитуды своего гнева.

\*И, успокаивать ярость пламени своего гнева.

Сама по себе эмоция гнева – это некая способность человека, реагировать возмущением и негодованием на кажущуюся, и на подлинную несправедливость, и на нарушение, как наших суверенных прав, так и суверенных прав наших ближних.

Так, например: на иврите слово «гнев», включает в себя такие характеристики, которые могут полностью разрушить нашу жизнь:

**Гнев** – негодование, раздражение.

Скорбь, досада, ярость, горечь, зависть.

Оскорбление, жар, пламя, пыл, яд.

В связи с этим, я приведу несколько высказываний, философов, учёных, политиков, и других знаменитых людей сего мира, оставивших след, в истории человечества, признающих существование Бога, но не знающих Бога, и не познавших Бога.

\*Гнев порабощает и унижает даже достойнейшего человека.

\*Карание в пылу гнева – не карание, а месть.

\*Где гнев кончался, там, бывало, раскаянье брало начало.

\*Мало того, что гнев вносит в душу смятенье, он, сверх того, сковывает руки карающего.

\*Каждый удар, наносимый нами во гневе, в конце концов обязательно падает на нас самих.

\*Гнев никогда не бывает без причины, но причина эта редко бывает убедительной.

\*Если вы взволнованы гневом, старайтесь отвлечь внимание от предмета, вызвавшего его. Таким образом, удалив горючий материал, поддерживающий пламя, вы погасите его.

\*Всё взвешивай, всегда собой владей.

Гневливость – признак глупости людей.

\*Кто не отвечает гневом на гнев. Спасает обоих – и себя и другого.

\*Гнев добрых людей – это не что иное, как настоятельная потребность прощать.

Одно из высказываний в Книге Иова, суммирует вышеуказанные замечания о гневе, такими словами:

*Так, глупца убивает гневливость, и несмысленного губит раздражительность (Иов.5:2).*

Апостол Иаков, обращаясь к каждому человеку, имеющему причастие к собранию святых, которые призваны наследовать усыновление своего тела, искуплением Христовым писал:

*Итак, братия мои возлюбленные, всякий человек да будет скор на слышание, медлен на слова, медлен на гнев, ибо гнев человека не творит правды Божией (Иак.1:19-20).*

Если мы обладаем благоразумием, благодаря которому мы можем укротить свой гнев до захождения солнца, то мы сможем не давать место диаволу, чтобы таким образом, сохранять себя в границах атмосферы братолюбия.

*У глупого тотчас же выкажется гнев его, а благоразумный скрывает оскорбление (Прит.12:16).*

У нас есть все возможности и средства, в достоинстве начальствующего учения Христова, запечатлённого в сердцах наших, и Святого Духа, открывающего истину этого учения в сердце, чтобы почитать себя мёртвыми для господства над нами эмоции гнева, живыми же для Бога, называя несуществующую свободу от власти гнева, как существующую.

*Дела плоти известны; они суть: прелюбодеяние, блуд, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство, вражда, ссоры, зависть,* ***гнев,*** *распри, разногласия, соблазны, ереси, ненависть, убийства, пьянство, бесчинство и тому подобное.*

*Предваряю вас, как и прежде предварял, что поступающие так Царствия Божия не наследуют (Гал.5:19-21).*

**\*Вторая составляющая**, в которой мы не даём место диаволу, чтобы сохранить себя в границах атмосферы братолюбия – это кто крал, вперед не красть, а лучше трудиться, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся.

*И то уже весьма унизительно для вас, что вы имеете тяжбы между собою. Для чего бы вам лучше не оставаться обиженными? для чего бы вам лучше не терпеть лишения?*

*Но вы сами обижаете и отнимаете, и притом у братьев. Или не знаете, что неправедные Царства Божия не наследуют?*

*Не обманывайтесь: ни блудники, ни идолослужители, ни прелюбодеи, ни малакии, ни мужеложники, ни воры, ни лихоимцы, ни пьяницы, ни злоречивые, ни хищники - Царства Божия не наследуют (1.Кор.6:7-10).*

Если мы используем наших братьев, в интересах своей корысти, мы находимся вне границ атмосферы братолюбия, и направляемся в погибель вечную. А посему, в границах какой атмосферы, мы будем жить на земле, точно такую же атмосферу, мы наследуем и в границах атмосферы вечности.

**\*Следующий род воровства,** состоит в том, когда мы ведём паразитический образ жизни, и не удаляемся от всякого брата, поступающего бесчинно, которые ни чего не делают, а суетятся или же, ведут паразитический образ жизни.

*Завещеваем же вам, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, удаляться от всякого брата, поступающего бесчинно, а не по преданию, которое приняли от нас, ибо вы сами знаете, как должны вы подражать нам; ибо мы не бесчинствовали у вас,*

*Ни у кого не ели хлеба даром, но занимались трудом и работою ночь и день, чтобы не обременить кого из вас, - не потому, чтобы мы не имели власти, но чтобы себя самих дать вам в образец для подражания нам. Ибо когда мы были у вас, то завещевали вам сие: если кто не хочет трудиться, тот и не ешь.*

*Но слышим, что некоторые у вас поступают бесчинно, ничего не делают, а суетятся. Таковых увещеваем и убеждаем Господом нашим Иисусом Христом, чтобы они, работая в безмолвии, ели свой хлеб (2.Фесс.3:6-12).*

**\*Следующий род воровства,** состоит в том, когда мы следуем за людьми, которые крадут слова Бога друг у друга.

*Следуя за такими людьми, мы сходимся с ворами, и вместо того, чтобы наследовать Царствие Божие, наследуем погибель вечную.*

*Посему, вот Я - на пророков, говорит Господь, которые крадут слова Мои друг у друга. Вот, Я - на пророков, говорит Господь, которые действуют своим языком, а говорят: "Он сказал".*

*Вот, Я - на пророков ложных снов, говорит Господь, которые рассказывают их и вводят народ Мой в заблуждение своими обманами и обольщением, тогда как Я не посылал их и не повелевал им, и они никакой пользы не приносят народу сему, говорит Господь*

 *(Иер.23:30-32).*

**\*Родом воровства,** по отношению друг к другу – которым мы даём место диаволу – являются слова посланников Бога, авторство которых, мы приписываем себе.

*Вы взяли серебро Мое и золото Мое, и наилучшие драгоценности Мои внесли в капища ваши (Иоил.3:5).*

*Ибо мы не повреждаем слова Божия, как многие, но проповедуем искренно, как от Бога, пред Богом, во Христе (2.Кор.2:17).*

\*Родом воровства, по отношению друг к другу, которым мы даём место диаволу – является присваивание себе платы наемника.

*Не обижай ближнего твоего и не грабительствуй. Плата наемнику не должна оставаться у тебя до утра (Лев.19:13).*

\*Родом воровства, по отношению друг к другу, которым мы даём место диаволу – когда мы строим дом свой неправдою и горницы свои беззаконием, заставляя ближнего своего работать даром.

*Горе тому, кто строит дом свой неправдою и горницы свои беззаконием, кто заставляет ближнего своего работать даром и не отдает ему платы его (Иер.22:13).*

**\*Самый непростительный род воровства,** состоит в том, когда мы обкрадываем Бога, десятинами и приношениями, которые являются святыней и собственностью Бога, и находятся в нашем распоряжении, но нам не принадлежат.

*Можно ли человеку обкрадывать Бога? А вы обкрадываете Меня. Скажете: "чем обкрадываем мы Тебя?" Десятиною и приношениями. Проклятием вы прокляты, потому что вы - весь народ - обкрадываете Меня. Принесите все десятины в дом хранилища,*

*Чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? (Мал.3:8-10).*

**\*Третья составляющая**, по которой следует судить, что мы не даём место диаволу, чтобы сохранить себя в границах атмосферы братолюбия – это никакое гнилое слово, не должно исходить из уст наших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим.

*Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим (Еф.4:29).*

В оригинале Греческого языка слово «гнилое» означает – праздное, прогнившее, истлевшее, трухлявое, испорченное, негодное, плохое.

Наши слова, исходящие из сердца, которое не очищено от мёртвых дел, какими бы правильными и добрыми в наших глаза, не казались – в очах Бога, будут рассматриваться – злом, от которого будет исходить зловоние, нашей растлевающей плоти.

*Добрый человек из доброго сокровища выносит доброе, а злой человек из злого сокровища выносит злое. Говорю же вам, что за всякое праздное слово, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда: ибо от слов своих оправдаешься, и от слов своих осудишься (Мф.12:35-37).*

Праздными или гнилыми словами, которые мы произносим – являются слова, которые не являются верой нашего сердца, и не запечатлены на скрижалях нашего сердца.

*Грешнику же говорит Бог: "что ты проповедуешь уставы Мои и берешь завет Мой в уста твои, а сам ненавидишь наставление Мое и слова Мои бросаешь за себя? когда видишь вора,*

*Сходишься с ним, и с прелюбодеями сообщаешься; уста твои открываешь на злословие, и язык твой сплетает коварство; сидишь и говоришь на брата твоего, на сына матери твоей клевещешь; ты это делал, и Я молчал; Ты подумал, что Я такой же, как ты.*

*Изобличу тебя и представлю пред глаза твои грехи твои. Уразумейте это, забывающие Бога, дабы Я не восхитил, - и не будет избавляющего (Пс.49:16-22).*

Всякий раз, когда мы вопреки требованиям Писания, не очистившись от скверны своих уст, берём в свои нечистые уста завет Бога, чтобы оправдать себя – мы даём место диаволу.

**\*Четвёртая составляющая**, по которой следует судить, что мы не даём место диаволу, чтобы сохранить себя в границах атмосферы братолюбия – это не оскорблять Святаго Духа Божия, Которым мы запечатлены в день искупления.

Это происходит, когда мы в силу своей прихоти, оставляем своё собрание, за которое умер и воскрес Христос. Делая сие, мы попираем Сына Божия, и не почитаем за святыню Кровь завета, которою освящены, и Духа благодати оскорбляем.

*Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; но будем увещевать друг друга, и тем более, чем более усматриваете приближение дня оного.*

*Ибо если мы, получив познание истины, произвольно грешим, то не остается более жертвы за грехи, но некое страшное ожидание суда и ярость огня, готового пожрать противников.*

*Если отвергшийся закона Моисеева, при двух или трех свидетелях, без милосердия наказывается смертью, то сколь тягчайшему, думаете, наказанию повинен будет тот, кто попирает Сына Божия и не почитает за святыню Кровь завета, которою освящен, и Духа благодати оскорбляет? (Евр.10:25-29).*

Оставление своего собрания – это один из тяжких грехов, за который не остаётся жертвы за грех. На практике это означает, что такие люди, будут извергнуты из Уст Бога, и их имена, будут навсегда изглажены из Книги Жизни.

Как такие люди, так и люди, поддерживающие с ними отношения, уже никогда не увидят своими глазами, и не услышат своими ушами, и не уразумеют своим сердцем спасения Божия, и никогда не обратятся, чтобы Бог, мог исцелить их.

**\*Пятая составляющая**, по которой следует судить, что мы не даём место диаволу, чтобы сохранить себя в границах атмосферы братолюбия – всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою должны быть удалены от нас.

Слова, которые мы извергаем из своих уст, в раздражении, ярости, гневе, и злоречии – делают наши уста нечистыми, и дают в нашем сердце, место диаволу, которое принадлежит Богу.

Причиной такой пагубы, за которую наша совесть, перестала нас осуждать, состоит в том, что наша совесть сгорела, и мы отступили от Веры Божией, и стали внимать духам обольстителям и учениям бесовским, через лицемерие лжесловесников.

*Дух же ясно говорит, что в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским, через лицемерие лжесловесников, сожженных в совести своей (1.Тим.4:1,2).*

**\*Шестая составляющая**, по которой следует судить, что мы не даём место диаволу, чтобы сохранить себя в границах атмосферы братолюбия – это быть друг ко другу добрыми, сострадательными, и прощать друг друга, как и Бог во Христе простил нас.

От соблюдения этого повеления, в котором мы призваны прощать друг друга, как и Бог во Христе простил нас, будет зависеть, будут изглажены наши грехи, из памяти Бога или нет.

*Изглажу беззакония твои, как туман, и грехи твои, как облако; обратись ко Мне, ибо Я искупил тебя (Ис.44:22).*

В природе, туман или облако, изглаживаются теплом, исходящим от лучей восходящего солнца. В измерении духа теплом, исходящим от лучей восходящего солнца – является прощение, творящееся в атмосфере братолюбия, пребывающего во Христе Иисусе.

Способность помнить добро, и забывать или, изглаживать из своей памяти, нанесённые нам обиды, нашими братьями, как Бог изглаживает наши беззакония, когда мы в покаянии обращаемся к Нему, возможно только в одном случае, если мы стараемся усердно, сохранять себя в границах атмосферы братолюбия.

**4.** **Признаком, в показании братолюбия** в своей вере – будет являться наша праведность, которая будет проверяться по способности, спасаться от уст лицемера – прозорливостью.

*Праведник спасается от беды, а вместо него попадает в нее нечестивый. Устами лицемер губит ближнего своего, но праведники прозорливостью спасаются (Прит.11:8,9).*

Ближним для лицемера, является праведник, которого он пытается погубить своими устами, но праведник, спасается от его уст, прозорливостью. А, лицемер – попадает в расставленные им сети.

Прозорливость праведника – это предвидение, которое состоит в сверхъестественной способности, отличать в словах лицемера, ложь от истины; чистое от нечистого; и святое от не святого.

Лицемер – это клеветник, который из присущей ему гордыни и зависти, переросшей в ненависть, обвиняет в сердце своём ближнего, и не признаёт его ответственности над собою, а устами своими хвалит его, клянётся ему в любви и верности, и превозносит его способности, чтобы усыпить его бдительность.

Лицемер – это человек, который ранее, был святым, и охотно признавал над собою власть ближнего, от которого зависело его спасение.

*Всему свое время, и время всякой вещи под небом (Еккл.3:1).*

*А там кричат: "фараон, царь Египта, смутился; он пропустил условленное время" (Иер.46:17).*

Уста человека – призванные вести его в жизнь вечную, обратились в уста, ведущие его в преисподнюю.

**На иврите слово «уста» означает:**

Рот; пасть зверя или дракона.

Отверстие – ведущее, либо в небо, либо в преисподнюю.

Острие меча; заострённая стрела или копьё.

Наковальня; молот, кующий, либо зло, либо добро.

Мера веса; тяжесть; гиря; весы.

Устье реки, либо выходящее из пасти дракона, либо текущее в жизнь вечную.

С одной стороны – цель пагубы, которую преследует лицемер, хваля праведника устами своими, чтобы усыпить его бдительность – это побудить праведника, потворствовать ему, и закрывать глаза на его нечестие.

А, с другой стороны – цель пагубы, которую преследует лицемер, хваля праведника устами своими, состоит в том, чтобы побудить праведника, согласился с его хвалой, определяющей его достоинство, и таким образом, поймать его в сети диавола.

*Случилось, что, когда мы шли в молитвенный дом, встретилась нам одна служанка, одержимая духом прорицательным, которая через прорицание доставляла большой доход господам своим.*

*Идя за Павлом и за нами, она кричала, говоря: сии человеки - рабы Бога Всевышнего, которые возвещают нам путь спасения. Это она делала много дней. Павел, вознегодовав, обратился и сказал духу: именем Иисуса Христа повелеваю тебе выйти из нее. И дух вышел в тот же час (Деян.16:16-18).*

Спасаться от уст лицемера прозорливостью, присущей праведности означает, не принимать хвалы, исходящей из источника, древнего змея, который использует уста лицемера.

*И духи нечистые, когда видели Его, падали пред Ним и кричали: Ты Сын Божий. Но Он строго запрещал им, чтобы не делали Его известным (Мк.3:11,12).*

Если во взаимоотношениях друг с другом, мы обладаем прозорливостью, в которой можем отличать слова лицемера, от слов искреннего друга, и отказываемся принимать одобрение и хвалу из уст лицемера – то, это означает, что мы обладаем в своём сердце атмосферой братолюбия, и уже перешли от смерти в жизнь.