***1.23.22 Воскресение 12:00 рм***

***Да будете*** *сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный.* ***(Мф.5:45,48).***

***Призванные к совершенству*.**

Эта обетованная заповедь, написанная у Евангелиста Матфея и представленная нам в серии проповедей апостола Аркадия – является наследием святых всех времён, и адресована эта заповедь Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения не имели, и навряд ли уже, смогут иметь.

Мы остановились на назначении праведности Божией в сердце человека, выраженной в способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

*Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших мир Божий, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны* ***(Кол.3:14,15).***

Исходя, из данного изречения – владычество мира Божьего (праведности Божией) в наших сердцах, возможно только при одном условии, если избирательная любовь Бога, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облечены, в избирательную любовь Бога.

Характер избирательной любви Бога, представлен Духом Святым в Писании, в свете семи неземных достоинств:

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

**Братолюбие.**

Любовь. **(2. Пет.1:2-8).**

Каждое из семи достоинств, плода добродетели, содержит в себе характеристики всех других достоинств. Так, как они проистекают друг из друга, дополняют друг друга, усиливают друг друга, и подтверждают истинность друг друга.

Данные достоинства – являются нравственными совершенствами и эталонами, присущими естеству Богу, дарованные нам через Христа, которыми мы призваны обогатиться.

Войти в наследование данных достоинств мы можем только через принятие Святого Духа, как Господа и Господина нашей жизни и послушание нашей веры Вере Божией.

И через наследование этих великих и драгоценных обетований, мы делаемся причастниками Божеского естества. \*

Избирательная любовь Бога, выраженная в семи неземных достоинствах и характеристиках – ничего общего не имеет, и не может иметь, с природой толерантной человеческой любви, исполненной эгоизма, порока, корысти и непостоянства.

И, в отличие от толерантной, и эгоистической любви человека, избирательная любовь Бога, отличается тем, что она наделена палящей ревностью Бога, Его всеведением, и Его абсолютной мудростью, которую никоим образом, невозможно использовать в порочных, корыстных и эгоистических целях человека.

В силу этого, именно сила избирательной любви Бога, в формате семи неземных достоинств – призвана разрушить державу смерти в нашем теле, и на её месте, воцарить воскресение Христово в наших телах, и облечь наши тела в воскресение Христово, в лице нашего нового человека.

**1.** Что говорит Писание, о происхождении природной сущности братолюбия, которую мы призваны показывать в своей вере?

**2.** Какое назначение в показании нашей веры, призвана выполнять, любовь Божия «Агаппе», в атмосфере братолюбия?

**3.** Какие условия необходимо выполнять, чтобы получить силу, показывать в своей вере, братолюбие?

**4. По каким признакам, следует испытывать себя на предмет показания в своей вере братолюбия?**

**Признак**, по которому следует испытывать себя на предмет показания любви Божией, обнаруживающей себя в братолюбии **– это по истине, возникшей из нашей земли, и по милости, приникшей с небес, к истине, возникшей из нашей земли.**

*\*Милость и истина сретятся, правда и мир облобызаются; истина возникнет из земли, и правда приникнет с небес; и Господь даст благо, и земля наша даст плод свой; правда пойдет пред Ним и поставит на путь стопы свои (Пс.84:11-14).*

В данном месте представлена – способность Давида, обращать на себя милость Бога, путём соработы, с истиной, взращенной в его сердце, в плод правды.

Слово «милость», определяется Писанием, в свойствах благодати Божией:

**Милость** – восстановление; обеспечение.

Приготовление; забота; преданность.

Верность; лояльность; доброта; снисхождение.

В силу этого, слово «милость» в Писании - является широким, как по своему назначению, так и по своему применению.

Исходя, из такого определения – милость, призвана участвовать в определении и регулировании норм правильных отношений, которые должны выстраиваться. Во-первых:

**1.** Между человеком и Богом.

**2.** Между человеком и человеком.

**3.** Между человеком и всею землёю.

При этом присутствие милости Божией в одной из сфер нашей жизни, никоим образом, не является автоматической гарантией, для присутствия милости Божией в другой сфере.

Точно так же, как завоевание одного города земли Ханаанской, не означало завоевание всей земли.

А посему, исходя, из Писания, для присутствия милости, каждая сфера нашей жизни, должна отвечать требованиям истины, взращенной в плод правды, на которую бы милость Бога, могла снизойти, в полномочиях жизни Бога.

И, будем помнить, что именно мы, в каждой отдельной сфере нашего бытия, ответственны за созидание атмосферы истины, происходящей от взращенного нами плод правды, которая могла бы, обращать на себя благоволение Бога, в Его милости.

Таким образом, именно от выбора человека и последующих от этого выбора решений, и действий зависит – станет человек сосудом гнева или же, сосудом милосердия. Как написано:

*\*Бог, желая показать гнев и явить могущество Свое, с великим долготерпением щадил сосуды гнева, готовые к погибели, дабы вместе явить богатство славы Своей над сосудами милосердия, которые Он приготовил к славе (Рим.9:22-23).*

Исходя, из суверенных отношений человека с Богом, созидание атмосферы истины в сердце, взращенной нами в плод правды, которая могла бы обращать на себя милость Бога – является совместная и каждодневная работа Бога и человека.

В связи такой соработой человека с Богом, для нас становится жизненно важным определить, в каждой сфере нашего бытия, как роль Бога, так и роль человека.

И для этой цели, нам придётся вспомнить и рассмотреть ряд таких вопросов, ответы на которые, могли бы показать нам, насколько успешно, мы соработаем истиной, взращенной в нашем сердце, в плод правды, с милостью Бога, по которой мы могли бы испытывать себя на предмет показания в своей вере, силы братолюбия, переводящего нас из смерти в жизнь. Это:

**1.** Определение сути милости, в нравственном облике Бога.

**2.** Назначение, которое преследует Бог, в Своей милости.

**3.** Цена, обращающая на себя милость Бога.

**4. Результаты, определяющие милость Бога в нашей жизни.**

**Вопрос четвёртый:** По каким признакам следует судить, что милость Бога, приникла с небес к истине, взращенной нами в сердце, в плод правде, по соработе которой следует судить, что мы показываем в своей вере силу братолюбия, переводящего нас из смерти вечной, в жизнь вечную?

**1.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться тот фактор, что мы будем зеленеющей маслиной в доме Божием.

**2.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться тот фактор, что нам будет дарована – помощь от Бога, для выполнения своего призвания.

**3.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться тот фактор, что закон Бога, будет являться нашим утешением.

**4.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться тот фактор, что в момент, когда мы пойдём посреди напастей, Бог оживит нас, и пошлёт на ярость врагов наших Свою руку.

**5.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться тот фактор, что мы будем обладать способностью, быть служителями Нового Завета.

**6.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться истина, взращенная в сердце в плод правды, в достоинство Туммима, и Урима.

**7.** **Признаком милости Божией**, находящейся над нашим шатром, будет являться – обнаружение в храме нашего тела жизни, правды и славы, по наличию которых мы могли бы судить о показании в своей вере силы братолюбия:

*\*Соблюдающий правду и милость найдет жизнь, правду и славу (Прит.21:21).*

Учитывая, что правда является продуктом истины, обуславливающим в почве нашего сердца жизнь Бога и Его славу, мы в кратких определениях вспомним:

**1.** Чем является, и какое назначение исполняет истина и правда?

**2.** В чём состоит цена за пребывание в истине и правде?

**3.** Как сохранить себя в истине и правде?

**4.** Какие результаты последуют от познания истины и правды?

**Вопрос первый:** Чем или кем является истина и правда, как по своей сущности, так и по своему определению? И: Какое назначение призвана исполнять истина и правда?

Сразу определимся в отношении этих двух терминов, выраженных в словах «истина» и «правда» и не будем рассматривать их некими близнецами, хотя они и похожи друг на друга. Так, как истина воспроизводит себя в правде так, как отец воспроизводит себя в сыне или, как семя воспроизводит себя в плоде.

Из чего следует, что истина – определяет состояние нашего сердца, почва которого очищена от мёртвых дел, в котором, посеяна истина, в предмете начальствующего учения Христова.

В то время, правда, выражающая себя в справедливости – это семя истины, взращенное в плод правды.

Исходя из этого, справедливость или правда – это истина в действии или результат того, что воспроизводит истина.

Так в повествовании о Давиде неоднократно говорится, что он царствовал над всем Израилем и творил суд и правду.

*\*И царствовал Давид над всем Израилем, и творил Давид суд и правду над всем народом своим (2.Цар.8:15).*

Чтобы Давид мог творить суд и правду, то есть справедливость, над всем своим народом, ему необходимо было обладать неким стержнем истины или состоянием истины.

И это состояние должно было быть приобретённым, через его генетическое наследие, которое он мог унаследовать только по линии Авраама, которого Бог соделал отцом всех верующих, как находящихся в обрезании, так и в необрезании.

Потому, что подлинное творчество справедливости, как таковое, может исходить, не иначе, как из сердца человека. А посему, каким будет сердце человека – таким будет и его творчество.

*\*Ибо извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, кражи, лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство, - все это зло извнутрь исходит и оскверняет человека (Мк.7:21-23).*

*Порождения ехиднины! как вы можете говорить доброе, будучи злы? Ибо от избытка сердца говорят уста (Мф.12:34).*

Потрясающая деталь, но подобные слова Иисус неоднократно обращал к знатокам и экспертам закона, которые являлись религиозной элитой общества Израильского, констатируя своими словами, что они не являются людьми, рождёнными от истины.

А, следовательно, не только не могут понимать речей Христа, но будут противиться словам Христа и воспринимать Его слова, как личное оскорбление в свой адрес.

*\*Я говорю то, что видел у Отца Моего; а вы делаете то, что видели у отца вашего. Сказали Ему в ответ: отец наш есть Авраам. Иисус сказал им: если бы вы были дети Авраама, то дела Авраамовы делали бы.*

*А теперь ищете убить Меня, Человека, сказавшего вам истину, которую слышал от Бога: Авраам этого не делал. Вы делаете дела отца вашего. На это сказали Ему: мы не от любодеяния рождены; одного Отца имеем, Бога.*

*Иисус сказал им: если бы Бог был Отец ваш, то вы любили бы Меня, потому что Я от Бога исшел и пришел; ибо Я не Сам от Себя пришел, но Он послал Меня. Почему вы не понимаете речи Моей? Потому что не можете слышать слова Моего. Ваш отец диавол;*

*И вы хотите исполнять похоти отца вашего. Он был человекоубийца от начала и не устоял в истине, ибо нет в нем истины. Когда говорит он ложь, говорит свое, ибо он лжец и отец лжи (Ин.8:38-44).*

Из анализа выше сказанного следует, если человек не рождён от истины, он не способен будет творить правду.

А посему, все его, так называемые, добрые дела - будут, не в Боге соделаны, и не для Бога соделаны.

А всё то, что не в Боге, и не для Бога соделано, рассматривается Писанием, как зло и как подделка под истину.

И коль мы заговорили о рождении от истины, то из этого следует, что истина, в первую очередь – персонифицирована в Боге и является одним из титульных имён Божества.

*\*А Господь Бог есть истина; Он есть Бог живый и Царь вечный. От гнева Его дрожит земля, и народы не могут выдержать негодования Его (Иер.10:10).*

*\*Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня (Ин.14:6).*

*\*Сей есть Иисус Христос, пришедший водою и кровию и Духом, не водою только, но водою и кровию, и Дух свидетельствует о Нем, потому что Дух есть истина (1.Ин.5:6).*

Из этих и других мест Писания следует, что истина – это, не только титульное имя Бога, но и природное состояние Бога.

А посему и люди, рождённые от Бога, будут обладать в своём духе аналогичным состоянием, уже только благодаря тому, что они рождены от Бога.

И только затем, когда мы посредством рождения от Бога, будем обладать в своём духе состоянием истины, это состояние необходимо будет распространить на свою душу и, на своё тело.

Ведь, без предъявления доказательства того, что мы находимся в истине и правде, не будет услышана никакая молитва.

Так, как Бог не будет иметь юридического основания, помочь нам преодолеть свою ветхую натуру, и стоящих за нашей натурой персонифицированный грех и персонифицированную смерть.

С одной стороны: слово «правда» – это справедливость; непорочность; надёжность; и верность, как нечто твёрдо основанное, непоколебимое, и не подлежащее изменению.

А, с другой стороны: слово «правда» – это некое развивающееся действие, противоборствующее и противопоставляющее себя неправедности, нечистоте и скверне.

Как написано: *\*Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Откр.22:11).*

Поэтому «быть праведным», означает:

Быть оправданным Богом.

Быть восстановленным в правах.

Быть созижденным в Боге.

Быть справедливым в Боге.

Быть приготовленным к сражению.

Быть прямым.

Быть ровным.

Быть правильным.

Быть твёрдо основанным.

Стоять непоколебимо.

Быть признанным Богом, верным и надёжным.

Исходя из такого осмысленного и потрясающего определения, следует, что согласно Писанию, праведность – это одно из определяющих титульных имён и достоинств, характеризующих, природу Бога, и природу Царства Божия внутри нас.

*\*Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе (Рим.14:17).*

Потому, что в Писании, слово «праведность» или «праведный» выражает собою по отношению к Богу такие свойства, как:

Святой; справедливый; беспорочный.

Мудрый; законный; верный; постоянный.

Истинный; надежный; твёрдый; кроткий.

Благой; непоколебимый; благородный.

Милосердный; долготерпеливый.

Любвеобильный; щедрый.

Именно посредством вот такой праведности, взращенной человеком в Едеме своего сердца, из семени истины Бог:

**Во-первых** – регулирует и выстраивает Свои отношения с человеком праведным.

**Во-вторых** – совершает Свой суд, которым оправдывает непорочных и обвиняет нечестивых.

**В-третьих** – являет Свою милость сосудам милосердия и отвращает от них гнев Свой.

**В-четвёртых** – воздаёт праведнику добром и дарит ему жизнь вечную.

**В-пятых** – через Свою праведность, Бог наделяет Свой народ мудростью.

**В-шестых** – Бог через праведность, посредством мудрости, выраженной в исполнении заповедей, ниспровергает крепость не распятой природы души.

**И, в-седьмых** – именно посредством праведности, Бог воцарил для нас благодать к жизни вечной.

**Вопрос второй:** В чём состоит цена за пребывание в истине и правде?

**1. Первая составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это принятие делегированной власти Бога в лице, делегированного праведника:

*От края земли мы слышим песнь: "Слава Праведному!" (Ис.24:16).*

Если бы земля была плоская, то понятие «край земли» можно было бы воспринимать буквально. Но в силу того, что земля круглая, понятие «край земли» имеет в оригинале, несколько иное значение, а именно, фраза «край земли», означает:

Сень Всемогущего.

Покрывало Всемогущего.

Крылья Всемогущего.

Границы Всемогущего, означенные Его словом, в теле человека.

Если мы сокрыли истину в своём сердце, об искуплении своего тела, это означает, что мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**2. Вторая составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это познание истины об искуплении:

*\*А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию, и я во плоти моей узрю Бога (Иов.19:25-26).*

Быть уверенным в правоте своего дела, означает – соработать с Богом в познании истины об искуплении.

*\*Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными (Ин.8:31-32).*

*\*Получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе (Рим.3:24).*

Если мы познали истину, сокрытую в своём сердце, об искуплении своего тела, мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**3. Третья составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это способность прощать обиду до захождения солнца:

*\*Если ты ближнему твоему дашь что-нибудь взаймы, то не ходи к нему в дом, чтобы взять у него залог, постой на улице, а тот, которому ты дал взаймы, вынесет тебе залог свой на улицу;*

*Если же он будет человек бедный, то ты не ложись спать, имея залог его: возврати ему залог при захождении солнца, чтоб он лег спать в одежде своей и благословил тебя, - и тебе поставится сие в праведность пред Господом Богом твоим (Вт.24:10-13).*

Если мы способны прощать нашему ближнему, нанесённую нам обиду до захода солнца – мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**4. Четвёртая составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это полное размежевание с Вавилоном:

*\*Выходите из Вавилона, бегите от Халдеев, со гласом радости возвещайте и проповедуйте это, распространяйте эту весть до пределов земли; говорите: "Господь искупил раба Своего Иакова" (Ис.48:20).*

Если мы способны, не смешивать истину, сокрытую в сердце, с выбросами нашего интеллекта - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**5. Пятая составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это необходимость поверить Богу, или же, повиноваться своей верой, Вере Божией:

*\*Так Авраам поверил Богу, и это вменилось ему в праведность (Гал.3:6).*

*Если мы способны, повиноваться словам посланников Бога, чтобы называть несуществующую державу нетления в своём теле, как существующую - мы имеем в своей вере силу братолюбия.*

**6. Шестая составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это приготовление самого себя к отношению с Богом, как со своим Супругом:

*\*Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых (Отк.19:7-8).*

Если мы слиты воедино в своём духе, со Святым Духом, и составляем один дух - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**7. Седьмая составляющая** цены за пребывание в истине и правде – это принятие благовествования Христова:

*\*В благовествовании Христовом открывается правда Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив будет (Рим.1:17).*

Если при принятии благовествуемого слова, мы возрастаем в своей вере - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**Вопрос третий:** Каким образом мы призваны сохранить себя в границах праведности, состоящей в истине, сокрытой в сердце?

В военной стратегии существует одно неизменное определение, которое гласит: отвоевать высоту у противника сложно, но гораздо сложнее её сохранить, от новых посягательств врага. И именно такое определение вполне применимо к сохранению себя в праведности.

**1. Первая составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это ходить пред Богом:

\*Вот житие Ноя: Ной был человек праведный и непорочный в роде своем; Ной ходил пред Богом (Быт.6:9).

Ходить пред Богом – это умереть в смерти Господа Иисуса, от зависимости своего народа; дома своего отца; и своей душевной жизни, чтобы зависеть от слова, сокрытого в нашем сердце.

Исполнение этого условия, указывает на тот фактор, что мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**2. Вторая составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это страдая за истину, не угрожать, но предавать своё дело Богу, как Судии Праведному:

\*Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному (1.Пет.2:23).

Если мы обладаем кротким сердцем, которое выражает себя в кротости наших уст - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**3. Третья составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это никогда не оправдываться и ничего не требовать пред Богом, а только умалять Его:

*\*Могу ли я отвечать Ему и приискивать себе слова пред Ним? Хотя бы я и прав был, но не буду отвечать, а буду умолять Судию моего (Иов.9:14-15).*

Если, при наличии потерь, мы настроены, приготовлены и можем, не оправдываться пред Богом, и ничего не требовать у Него, а только умолять Его о милости - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**4. Четвёртая составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это принятие обрезания, как печати праведности, которую мы обрели до обрезания:

*\*И знак обрезания он получил, как печать праведности через веру, которую имел в необрезании, так что он стал отцом всех верующих в необрезании, чтобы и им вменилась праведность (Рим.4:11).*

Если мы обрезали своё сердце, для Господа в том, что сокрушили свой дух, чтобы испытать в своём духе воскресение Христово - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**5. Пятая составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это попечение о жизни скота своего, под которым подразумевается жизнь нашей души:

*\*Праведный печется и о жизни скота своего, сердце же нечестивых жестоко (Прит.12:10).*

Если мы взяли на себя ответственность за спасение своей души - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**6. Шестая составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это смотреть и наблюдать за своим созиданием в образ Божий:

*\*Я, по данной мне от Бога благодати, как мудрый строитель, положил основание, а другой строит на нем; но каждый смотри, как строит (1.Кор.3:10).*

Если мы платим ежедневную цену, за право на власть, быть сосудом чести - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**7. Седьмая составляющая** цены за сохранение самого себя в истине и правде – это найти самого себя в Боге или поместить самого себя во Христе, не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа Иисуса:

*\*И найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере (Флп.3:9).*

Если мы не полагаемся на свою праведность, а стремимся найти себя во Христе, в Его праведности - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**Вопрос четвёртый:** По каким результатам мы можем определить, что находимся в территориальных границах истины и правды?

Результаты – это составляющие плода правды, по которому мы следует определять, что мы действительно обладаем природой, соответствующей природе Бога, а не её подделкой.

**1. Одним из результатов**, что мы находимся в границах истины и правды – это способность противостоять любому орудию и всякому языку, направленному против нас:

*\*Ни одно орудие, сделанное против тебя, не будет успешно; и всякий язык, который будет состязаться с тобою на суде, - ты обвинишь. Это есть наследие рабов Господа, оправдание их от Меня, говорит Господь (Ис.54:17).*

Если мы способны не колебаться в своём оправдании, и в состязании со всяким языком, обвиняющим нас, обвинять его - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**2. Следующим результатом**, что мы находимся в границах истины и правды – это получать известность, на небесах, на земле и в преисподней:

*\*И сказал Господь сатане: обратил ли ты внимание твое на раба Моего Иова? ибо нет такого, как он, на земле: человек непорочный, справедливый, богобоязненный и удаляющийся от зла, и доселе тверд в своей непорочности; а ты возбуждал Меня против него, чтобы погубить его безвинно (Иов.2:3).*

Из этого стиха следует, что Бог всегда хвалится перед сатаной теми святыми, которые удаляются от зла и при всех обстоятельствах остаются твёрдыми в своей непорочности.

Если мы, подобно Иову, при потере земного благосостояния и здоровья, остаёмся непорочными, справедливыми, богобоязненными и удаляющимися от зла, и являем твёрдость в своей непорочности - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**3. Следующим результатом**, что мы находимся в границах истины и правды – это способность, удаляться от зла.

*\*Мудрый боится и удаляется от зла, а глупый раздражителен и самонадеян (Прит.14:16).*

Если у нас отсутствует раздражительность и самонадеянность на свой опыт, и на возможности своего интеллекта, то это означает, что у нас есть страх Господень, и мы удаляемся от зла, что на практике означает, что мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**4. Следующим результатом**, что мы находимся в границах истины и правды – это способность слушать и повиноваться наставлениям своего отца:

*\*Мудрый сын слушает наставление отца, а буйный не слушает обличения (Прит.13:1).*

Если мы отличаем голос Святого Духа, в голосе человека, облечённого в полномочия отцовства Бога, и следуем за его голосом - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**5. Следующим результатом**, что мы находимся в границах истины и правды – это способность сдерживать свой гнев:

*\*Глупый весь гнев свой изливает, а мудрый сдерживает его (Прит.29:11).*

Если мы способны сдерживать справедливость своего гнева, и предавать Богу свой суд - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**6. Следующим результатом**, что мы находимся в границах истины и правды – это способность находить путь, ведущий из смерти в жизнь:

*\*Праведность ведет к жизни, а стремящийся к злу стремится к смерти своей (Прит.11:19).*

Если мы способны являть правду Бога в отношениях друг с другом - мы имеем в своей вере силу братолюбия.

**7. Следующим результатом**, что мы находимся в границах истины и правды – это наличие в своём духе утренней звезды, которая является свидетельством праведности:

*\*Кто побеждает и соблюдает дела Мои до конца, тому дам власть над язычниками, и будет пасти их жезлом железным; как сосуды глиняные, они сокрушатся, как и Я получил власть от Отца Моего; и дам ему звезду утреннюю (Отк.2:26-28).*

Если мы приняли обетование, относящееся к преддверию нашей надежды, и сохраняем его, называя несуществующую державу нетления в своём перстном теле, как существующую, то это означает, что мы имеем в своей вере силу братолюбия.