***06.06.21 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

С одной стороны: эта обетованная заповедь – является наследием святых всех времён и поколений, и адресована эта заповедь Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения не имели, и навряд ли уже, смогут иметь.

Быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный – это любить праведных так, как любит их Бог, и ненавидеть неправедных так, как ненавидит их Бог, изливая благословения Бога на праведных, и Его палящий гнев на неправедных, в границах изречённого Им слова, возвеличенного Им в храме нашего тела, превыше всех Своих имён.

А, с другой стороны: быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный – это наше призвание, не исполнив которого, мы наследуем погибель вечную, вместе с диаволом и ангелами его.

В связи, c исполнением повелевающей заповеди, бодрствовать над словом Божиим в своём сердце так, как бодрствует Бог, над изречённым Им словом в храме нашего тела – мы остановились на назначении праведности Божией в сердце человека.

Какие конкретные цели, призвана преследовать праведность Божия, пребывающая в нашем сердце? А, частности на том, что:

**\*\*Назначение праведности Божией в нашем сердце**, принятой нами, в разбитых скрижалях завета, в которых мы в смерти Господа Иисуса – законом, умерли для закона, чтобы получить оправдание в воскресении Христовом, в новых скрижалях завета, дабы жить уже для Умершего за нас и Воскресшего.

И, таким образом: обрести утверждение своего спасения, в новых скрижалях завета, через праведность сердца. Как написано:

\*Который предан за грехи наши и воскрес для оправдания нашего (Рим.4:25).

Что на практике означает – дать Богу основание, не прежним законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, как Он это даровал Аврааму и семени его.

\*Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).

**Праведность веры,** вводящая нас в наследие мира Божьего – определяется по послушанию нашей веры, Вере Божией, представленной в благовествуемом слове, посланников Бога, во главе с человеком, представляющим для нас отцовство Бога.

А посему, обетование мира Божьего, даётся только тем людям, которые повинуются порядку Бога, действующему в Теле Христовом, который состоит в иерархической структуре теократии, в которой Бог, посылает нам Своё слово, через уста Своих посланников.

Таким образом, завет мира в сердце человека – это результат послушания его веры, Вере Божией, в словах посланников Бога.

Именно, посредством праведности веры – завет мира, в формате нетленного наследия **–** призванпребывать и являться в нашем сердце, доказательством того, что мы дети Божии.

\*Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими (Мф.5:9). А посему:

Наследие мира Божьего, действующее в Едеме нашего сердца, в границах завета мира – это сокровищница нашей надежды в Боге, содержащая в себе совокупность всех обетований Бога, реализация которых – является целью праведности в показании нашей веры.

Именно плод праведности – обнаруживающий себя в завете мира –соблюдает наши сердца и наши помышления во Христе Иисусе.

\*Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе (Флп.4:6,7).

Мир Божий, в свойстве взращенного нами плода правды, могущий сохранять наши помышления, во Христе Иисусе – это помышления нашего разума, обновлённого духом нашего ума, которые являются печатью Бога, на челах наших. Потому, что:

\*Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные - жизнь и мир, потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить не могут (Рим.8:6-8).

Из имеющейся констатации следует, что люди, отказавшиеся повиноваться своей верой, Вере Божией в благовествуемом им слове, которое призвано стать их духовными помышлениями – к миру Божьему, никакого отношения не имеют, и не могут иметь.

А, следовательно, такие люди – никакого отношения, не могут иметь и к сынам мира, которые посредством взращенного ими плода мира, наследуют вечное спасение, в Царствии Небесном.

Нам следует твёрдо усвоить, что только через соработу нашего духа, с нашим обновлённым мышлением, находящимся во Христе Иисусе, мы призваны – воцарить воскресение Христово в наших телах, и облечь наши тела, в воскресение Христово.

В связи с этим, мы остановились, на четвёртом вопросе: По каким признакам следует испытывать самого себя на предмет того, что мы являемся сынами мира или же, сынами Божьими?

Потому, что – только по наличию в нашем сердце, взращенного нами плода мира Божьего, следует испытывать себя, на предмет того, что мы, действительно являемся сынами Божьими. Учитывая, что:

Если человек, в смерти Господа Иисуса, не умер для своего народа; для дома своего отца; и для своей душевной жизни – то его оправдание, которое он принял в формате семени даром, по вере во Христа Иисуса, никогда не перейдёт в формат плода праведности, взращенный в Едеме своего сердца, в древо жизни, двенадцать раз в году приносящее плод свой, в формате нетленного наследия мира.

В силу чего, у таких людей – будет восхищен, готовящийся для них венец правды, призванный дать им право на обетование мира, в котором они могут быть наречёнными сынами Божьими.

\*Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не восхитил венца твоего (Отк.3:11). А посему:

В определённом формате, мы уже рассмотрели шесть признаков, по составу которых нам следует судить и испытывать себя на предмет того, что мы являемся сынами мира, а следовательно, и сынами Божьими. И, остановились, на рассматривании седьмого признака.

**7. Признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

\*Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших **мир Божий**, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны (Кол.3:14,15).

Исходя, из данного изречения – владычество мира Божьего в наших сердцах, возможно при одном условии, если избирательная любовь Бога, явленная нами в исполнении заповедей Господних, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облекать себя, в избирательную любовь Бога, исповеданиями веры сердца, называя несуществующую державу жизни в нашем теле, как существующую.

Избирательная любовь Бога – призвана в предузнании своей избирательности, исполнить нас всею полнотою мира Божия, дабы соделать нас совершенными, как совершен Отец наш Небесный,

Что даст нам способность бодрствовать, над принятым в наше сердце словом Божиим, чтобы светить своим солнцем на праведных и неправедных, и изливать свои дожди на праведных и неправедных, в соответствии воздвигнутого в нашем сердце закона Божия.

В Писании, избирательная любовь Бога - представлена Духом Святым в свете семи неземных достоинств или составляющих, через благовествуемое слово, Апостолов и пророков.

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

Братолюбие.

Любовь. (2.Пет.1:2-8).

**1.** Каждое из семи достоинств, плода добродетели, содержит в себе характеристики всех других достоинств. Так, как они проистекают друг из друга, обнаруживают себя друг в друге, усиливают друг друга, и подтверждают истинность друг друга.

**2.** Совокупность семи достоинств в нашем сердце – являются нравственными совершенствами, присущими естеству Богу.

**3.** Совокупность семи достоинств в нашем сердце – являются великими и драгоценными обетованиями, дарованными нам Богом, во Христе Иисусе, и через Христа Иисуса.

**4.** Совокупность семи достоинств в нашем сердце – является нетленным сокровищем и богатством, которым мы призваны обогатиться, чтобы наследовать усыновление своего тела, искуплением Христовым.

**5.** Войти в наследование семи имеющихся достоинств – мы можем только через принятие силы, когда примем Святого Духа.

**6.** Средства, которые мы призваны задействовать для принятия силы Святого Духа – это послушание нашей веры Вере Божией.

**7.** Через наследование этих великих и драгоценных обетований – мы делаемся причастниками Божеского естества.

В определённом формате, из семи имеющихся характеристик добродетели, которые в своей совокупности определяют, в нашем сердце, наличие благости Бога, мы уже рассмотрели, пять составляющих. И, остановились на шестой составляющей.

Это наше призвание, показывать в отношениях братолюбия – **любовь Божию «Агаппе»,** что даёт нам власть на право – переходить из состояния вечной смерти, в состояние жизни вечной.

\*Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев; не любящий брата пребывает в смерти. Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей (1.Ин.3:14,15).

Степень силы избирательной любви Бога, исходящей из атмосферы братолюбия и обнаруживающей себя в атмосфере братолюбия, определяется и познаётся – исключительно по степени силы ненависти Бога в нашем сердце, ко злу и злодеям, творящим зло.

\*Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих (Евр.1:9).

Учитывая, что зло, проявляющее себя в человеке в ненависти, исходящей из его зависти и его гордыни; и добро, проявляющее себя в человеке, в любви, исходящей из братолюбия – это две взаимоисключающие друг друга программы следует, что возлюбить правду и возненавидеть беззаконие, возможно только в их носителях, которые являются их программным устройством.

\*Господь испытывает праведного, а нечестивого и любящего насилие ненавидит душа Его. Дождем прольет Он на нечестивых горящие угли, огонь и серу; и палящий ветер - их доля из чаши; ибо Господь праведен, любит правду; лице Его видит праведника (Пс.10:5-7).

В связи с этим, как и в предыдущих составляющих, добродетель Бога, в Его уникальной к нам благости, которую мы призваны показывать в своей вере, в семи составляющих, а в данном случае, в братолюбии – нам необходимо было ответить на четыре классических вопроса:

**1.** Что говорит Писание, о происхождении плода добродетели, обнаруживающего себя в нашем сердце, в любви Божией «Агаппе», которую мы призваны показывать в своей вере в братолюбии?

**2.** Какое назначение призвана выполнять, любовь Божия «Агаппе», которую мы призваны показывать в своей вере в братолюбии?

**3.** Какие условия необходимо выполнять, чтобы показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия?

**4.** По каким признакам, следует испытывать себя, чтобы показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия?

В определённом формате, мы уже рассмотрели первые два вопроса. И, остановились на рассматривании вопроса третьего:

Какие условия необходимо выполнять, чтобы показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия?

**1.** **Составляющая условие**, дающая способность показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия – состоит в определении знамений времени для всякой вещи под небом.

\*Всему свое время, и время всякой вещи под небом (Еккл.3:1).

Имеющийся закон времени, для всякой вещи под небом, мы рассмотрели в соблюдении заповеди, определяющей порядок, в устройстве нашего тела в храм Святого Духа. Как написано:

\*Соблюдающий заповедь не испытает никакого зла: сердце мудрого знает и время и устав; потому что для всякой вещи есть свое время и устав; а человеку великое зло от того, что он не знает, что будет; и как это будет - кто скажет ему? (Екк.8:5-7).

**2.** **Составляющая условие**, дающее право показывать в своей вере любовь Божию «Агаппе», в атмосфере братолюбия – состоит в способности – вести отношения друг с другом, в границах завета соли, что на практике означает – являть в братолюбии святость.

\*Вы – соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям (Мф.5:13).

Соль завета, представляющая в Едеме нашего сердца плод святости - взращивается в процессе нашего тотального посвящения Богу, на жертвеннике всесожжения, которому предшествовало тотальное освящение, сделавшее нас островом, который со всех сторон, омывается очистительными водами освящения.

Именно представление нашего тела, в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения, облекает нас в достоинство плода святости, которая делает нас солью земли, и определяет в почве нашего доброго сердца, атмосферу святости

\*Ибо всякий огнем осолится, и всякая жертва солью осолится. Соль - добрая вещь; но ежели соль не солона будет, чем вы ее поправите? Имейте в себе соль, и мир имейте между собою (Мк.9:49,50).

Из чего следует заключить, что молитвенное ходатайство, не имеющее в себе составляющей святости – не может иметь доказательства на право ходатая.

А, следовательно, не может иметь и юридического статуса, на право вхождения в присутствие Господне.

**Святость** – это восхитительная мелодия, призванная сопровождать новую песнь Богу, чтобы обращать на нас Его благосклонность.

\*Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Ев.12:14).

Новая песнь – это утверждение своего происхождения, в новых скрижалях завета, в совокупности трёх функций: Завета Крови; Завета Соли; и Завета Мира, в котором прописано:

Кем для нас является Бог во Христе Иисусе; что сделал для нас Бог, во Христе Иисусе; кем мы приходимся Богу во Христе Иисусе. И, что следует нам исполнять, чтобы наследовать всё то, что Бог положил на наш счёт во Христе Иисусе.

А посему, петь новую песнь Богу в молитве – это юридическое право, с которым мы входим в Его присутствие, и которое мы представляем Богу, в качестве аргумента, что мы являемся Его святыней.

Так, как по сути дела, только святые человеки могут представлять в Завете Мира, функции Завета Соли, обуславливающей интересы святости Святого Бога, в исполнении перед Ним новой песни.

 **1.** **Святой** – это рождённый от Бога.

 **2.** Рождённый для Бога.

 **3.** Происходящий от Бога.

 **4.** Принадлежащий Богу.

 **5.** Пребывающий в Боге.

 **6.** Являющийся собственностью Бога.

 **7.**  Искупленный Богом.

 **8.** Отделённый для Бога.

 **9.**  Посвящённый Богу.

**10.** Подобный Богу.

А посему, слово «соль», в функции Завета Соли – определяет внутреннее состояние человека, рождённого от Бога.

В то время как слово «святость» – это проявление этого состояния, которое выражает себя в словах и поступках святости, что служит доказательством нашей принадлежности к Богу, и нашего происхождения в Боге, и от Бога.

Мы не раз обращали внимание на тот фактор, что наша молитва, в достоинстве новой песни, призвана приклонить к нам небеса – откуда изливается любовь Божия, в атмосфере братолюбия.

Так, как в Писании фраза «приклонить небеса» использованная в отношении Бога к человеку означает:

**1.** Приклонить ухо.

**2.** Внимательно слушать.

**3.** Обратить очи во благо.

**4.** Сделаться убежищем.

**5.** Сделаться покровом.

**6.** Занять круговую оборону.

**7.** Обращать в бегство врагов.

**8.** Поражать врагов.

Чтобы соработать со стратегией Бога, в преклонении небес или же в излиянии Его святой любви в наши сердца, в атмосфере братолюбия - необходимо было представить Богу доказательства своего происхождения, сопровождаемого явлением святости.

Так, как святость – это естественное состояние и явление нового плода, приносимого святым человеком или человеком, рождённым от Бога. Что практически, одно и то же.

\*Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь вечная (Рим.6:22).

Из имеющегося определения следует, что до тех пор, пока человек, не освободится от греха, путём совлечения с себя ветхого человека - он не может стать рабом Бога, чтобы являть соль святости.

А посему, чтобы показывать в Завете Соли, взращенный нами плод святости, вначале необходимо стать святым.

А святыми, не становятся - ими рождаются от нетленного семени Слова Божьего. А посему, святыми можно быть только по происхождению, родившись от Святого Бога.

И, чтобы усвоить суть и разницу между определением – святой, и определением – святость, во взаимоотношениях друг с другом, которое является доказательством общения с Богом, нам необходимо будет привести на память:

**1.** Что из себя представляет? Чем является? И: Как определяется характеристика любви Божией, исходящей из братолюбия в показании своей веры плода святости?

**2.** Какое назначение призвана выполнять святость любви Божией, исходящей из атмосферы братолюбия, в функции Завета Соли?

**3.** Какую цену необходимо заплатить, чтобы являть плод святости, в показании любви Божией, обнаруживающей себя в атмосфере братолюбия в функции Завета Соли?

**4.** По каким признакам следует испытывать самого себя, на предмет того, что мы действительно показываем в отношениях друг с другом плод святости, в функции Завете Соли?

Рассматривать идентификацию плода святости в своём сердце, определяющей любовь Божию, в братолюбии, мы будем в границах установленных Богом заповедей в Писании.

\*Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь вечная (Рим.6:22).

Именно свойство святости, содержащееся в нашем сердце в функции Завета Соли, и обнаруживаемое в наших словах и поступках друг с другом в плоде святости – призвано давать Богу основание, изливать Свою любовь, в наши сердца, и быть правовым полем, в наших отношениях друг с другом, и с Богом.

**1.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется возможностью нашего обновлённого мышления быть в своём духе:

И тотчас я был в духе; и вот, престол стоял на небе, и на престоле был Сидящий; и Сей Сидящий видом был подобен камню яспису и сардису; и радуга вокруг престола,

Видом подобная смарагду. И вокруг престола двадцать четыре престола; а на престолах видел я сидевших двадцать четыре старца, которые облечены были в белые одежды и имели на головах своих золотые венцы. И от престола исходили молнии

И громы и гласы, и семь светильников огненных горели перед престолом, которые суть семь духов Божиих; и перед престолом море стеклянное, подобное кристаллу; и посреди престола

И вокруг престола четыре животных, исполненных очей спереди и сзади. И первое животное было подобно льву, и второе животное подобно тельцу, и третье животное имело лице, как человек, и четвертое животное подобно орлу летящему.

И каждое из четырех животных имело по шести крыл вокруг, а внутри они исполнены очей; и ни днем, ни ночью не имеют покоя, взывая: **свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель**, Который был, есть и грядет. И когда животные воздают славу и честь

И благодарение Сидящему на престоле, Живущему во веки веков, тогда двадцать четыре старца падают пред Сидящим на престоле, и поклоняются Живущему во веки веков,

И полагают венцы свои перед престолом, говоря: достоин Ты, Господи, приять славу и честь и силу: ибо Ты сотворил все, и все по Твоей воле существует и сотворено (Отк.4:2-11).

В Писании, ни одно из природных свойств и характеристик Бога, не превозносится так, как превозносится Его природное достоинство святости, которая обнаруживает себя, и пронизывает собою, буквально все имена, и все действия Бога Вседержителя.

Из данного видения, представленного в формате иносказания, воздавание Богу славы, чести, и благодарения - представлено в провозглашении того: Кем по Своей природной сути является Бог:

«И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!»

**Святость** человека, в отношениях со Святым Богом – определяется идентификацией нашего происхождения, от Святого Семени, Слова Истины, относящим нас к роду Святого Бога, делающего нас способными освящаться и творить правду:

\*Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).

**2.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в защите суверенных прав и интересов Бога, от незаконных посягательств нашей плоти, на Его святую любовь «Агаппе»:

\*В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл:

Двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!

И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами, - и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа.

Тогда прилетел ко мне один из Серафимов, и в руке у него горящий уголь, который он взял клещами с жертвенника, и коснулся уст моих и сказал: вот, это коснулось уст твоих, и беззаконие твое удалено от тебя, и грех твой очищен (Ис.6:1-7).

Это видение со всеми его персонажами, следует рассматривать в храме тела отдельного человека, и в данном случае в теле пророка Исаии, которое является прототипом храма нашего тела. А посему:

**Святость Бога,** в функциях ЗаветаСоли обнаруживает себя в видении пророка, в смерти его интеллекта, представляющего образ царя Озии, имя которого означает – Господь есть сила.

По причине разумных возможностей пророка, которые призваны были представлять силу Бога, но которые не были ещё ниспровергнуты в смерти Господа Иисуса, его уста оказались нечистыми.

Потому, что наши уста, поставлены в прямую зависимость от нашего мышления. А посему, и отражают суть наших мыслей. Поэтому, какими будут наши мысли, такими будут и наши уста. Как написано:

\*Каковы мысли в душе человека, таков и он (Прит.23:7).

В своё время царь Озия, вместо того, чтобы преклониться пред порогом дома Божия, и позволить священникам храма, в функции своего духа, кадить у алтаря кадильного, вопреки предостережениям священников, воспротивился им, и взяв кадильницу, наполнил её благоухающим составом благовония, и войдя в Святилище, дерзнул кадить пред Господом.

И тогда, святость Господня, определяющая себя в функциях Завета Соли – немедленно обнаружила себя в проказе на челе Озии, и он отлучён был священниками от храма Господня, и от своего дома до своей смерти, и умер прокажённым.

Это предостережение для всех помазанных Богом царей, призванных господствовать над своими телами, чтобы они не обольстились властью над своим телом, и смирили свой разум, поставив его в зависимость от своего сердца. В противном случае, святость Господня, в функциях Завета Соли, обратит попытку священнодействия их интеллекта в проказу греха.

Однако при рассматривании всех персонажей в храме нашего тела, именно смерть царя Озии, в предмете разумных способностей души пророка, дали ему возможность обнаружить свои уста нечистыми, и признать своё гибельное состояние.

Такое смирение дало Богу основание - очистить его уста, очистительным огнём Святого Духа, посредством истины, содержащейся в Крови креста Христова. А посему:

Под образом жертвенника в храме нашего тела – следует рассматривать наши мотивы, преследующие волю Бога, в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым.

Под образом огня, возжигающего угли жертвенника, в храме нашего тела – следует рассматривать наше освящение, в котором мы в смерти Господа Иисуса – призваны умереть для своего народа, с нечистыми устами; для дома своего отца, с нечистыми устами; и для своей душевной жизни, с нечистыми устами.

Значение слова «Серафим», обозначает в Писании свойство, состоящее в функции святости пылать; гореть; и сжигать. А посему:

Под образом одного из Серафимов, в храме нашего тела, который взял клещами горящий уголь с жертвенника и коснулся наших уст, следует рассматривать, признание над собою власти человека, наделённого полномочиями отцовства Бога, слова которого будут пылать огнём Святого Духа, и будут сжигать нашу жертву, в приношении самого себя на жертвеннике всесожжения.

Под образом клещей, которые в руках Серафима стали орудием для взятия с жертвенника горящего угля, в храме нашего тела – следует рассматривать жезл наших уст, исповедующих Веру Божию.

Таким образом: **Святость человека**, явленная им в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия – определяется в признании над собою делегированной власти Бога:

\*Во все дни обета назорейства его бритва не должна касаться головы его; до исполнения дней, на которые он посвятил себя в назореи Господу, свят он: должен растить волосы на голове своей (Чис.6:5).

**3.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,по превознесённости Бога в Его святости, над всеми богами:

\*Кто, как Ты, Господи, между богами? Кто, как Ты, величествен святостью, досточтим хвалами, Творец чудес? (Исх.15:11).

Нашим Богом – является предмет нашего первостепенного приоритета. И всё, что на шкале приоритетов, ставится нами на первое место – становится нашим поклонением, и нашим богом.

А посему, когда на шкале приоритетов, любовь к слушанию благовествуемого слова, подменяется дарами Святого Духа, помазанием, и благословениями бездны, лежащей долу – то, эти благословенные вещи, становятся нашими богами, и мы обращаем против себя святость Бога, в Его палящей ревности.

\*Ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал. Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак, вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься (Отк.2:3-5). Таким образом:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия – определяется по его приоритету к слушанию благовествуемого слова:

\*Да не будет у тебя иного бога, и не поклоняйся богу чужеземному (Пс.80:10).

**4.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,по наличию неизменной природы святых законов, Бога; Его святых заповедей и уставов:

\*Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра (Рим.7:12).

Пребывание в нашем сердце святого закона Божия, и Его святой заповеди – это результат соработы нашей веры, с Верой Божией, через наклонение нашего сердечного уха, к слушанию слова Божия, которое – является святым семенем Его истины.

Отсюда следует, что святость Бога, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется словами посланников Бога, представляющими в своих проповедях, святой закон Бога, и святые заповеди Бога. На практике:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в братолюбии – определяется в готовности слушать святое Слово, в святых законах, и в святых заповедях Бога, с готовностью их немедленного исполнения:

\*Итак, наблюдайте, как вы слушаете: ибо, кто имеет, тому дано будет, а кто не имеет, у того отнимется и то, что он думает иметь (Лк.8:18).

\*Наблюдай за ногою твоею, когда идешь в дом Божий, и будь готов более к слушанию, нежели к жертвоприношению; ибо они не думают, что худо делают (Екк.4:17).

**5.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в превозношении правосудия Божия, которое обнаруживает себя в явлении правды:

И преклонится человек, и смирится муж, и глаза гордых поникнут; а Господь Саваоф превознесется в суде, и Бог Святый явит святость Свою в правде (Ис.5:15-16).

Из имеющейся констатации, Господь Саваоф превознесется в суде, и Бог Святый являет святость Свою в правде, когда мы в отношениях друг с другом, будем в смирении превозносить Его суды, дабы явить святость Бога, в границах Его правды.

При условии, что наше сердце, очищено от мёртвых дел, святостью истины, и в нём пребывает святой закон Бога. Таким образом:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце, в проявлении преклонения и смирения перед волей Бога:

\*Смиритесь пред Господом, и вознесет вас (Иак.4:10).

\*Итак, смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время (1.Пет.5:6).

**6.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в руководящем свете, отделяющим свет от тьмы:

\*Вначале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. И сказал Бог: да будет свет. И стал свет.

И увидел Бог свет, что он хорош, и отделил Бог свет от тьмы. И назвал Бог свет днем, а тьму ночью (Быт.1:1-5).

Из имеющейся констатации следует, что святость Бога, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в отделении Божественного света, от Его Божественной тьмы.

Такое отделение, призвано выстроить в сердце человека, порядок отношений, Божественного света, с Божественной тьмою, в которой благоволит обитать Бог.

Атмосферу и порядок Божественной ночи, представляет наш сокровенный человек, который соработая своей ночью с ночью Бога, получает откровение в своём духе.

Атмосферу и порядок Божественного света, представляет наша душа, в субстанции нашего ума, который добровольно поставил себя в зависимость, от ума сокровенного человека. А посему:

**Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия, в данной составляющей **–** определяется в правильных отношениях разумных возможностей нашего мудрого сердца, определяющего Божественную тьму, с нашим обновлённым мышлением, определяющим Божественный свет:

\*Начальнику хора. Псалом Давида. Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь. День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание (Пс.18:1-3).

Твой день и Твоя ночь: Ты уготовал светила и солнце; Ты установил все пределы земли, лето и зиму Ты учредил (Пс.73:16,17).

**7.** **Святость Бога**, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в праведности и святости истины:

Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, **в праведности и святости истины** (Еф.4:22-24).

Исходя из последовательности данных действий: **Святость человека,** явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** определяется в нашем сердце,в проявлении непорочности истины, пребывающей в нашем сердце:

\*Ибо Господь Бог твой ходит среди стана твоего, чтобы избавлять тебя и предавать врагов твоих в руки твои, а посему стан твой должен быть свят, чтобы Он не увидел у тебя чего срамного и не отступил от тебя (Вт.23:14).

**Вопрос второй:** Какое назначение призвана выполнять святость Бога, явленная в функциях ЗаветаСоли в взаимоотношениях друг с другом, и с Богом?

Рассматривать назначение святости Божией, явленной в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия, следует одновременно, с назначением святости человека, сотрудничающей со святостью Бога.

Потому, что именно святость, явленная в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия - призвана быть единственным правовым полем, для всех форм и уровней взаимоотношений Бога с человеком, и человека с человеком.

Из этого следует, что назначение святости любви Божией, в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия – является многозначным, многогранным и многофункциональным.

Я приведу семь составляющих, в назначении святости, обуславливающей избирательную любовь Бога, в функции Завета Соли, по которым, мы сможем судить, о назначении святости, в каких-либо других наших конкретных форматах отношений с Богом.

**1. Назначение святости,** явленной в функциях ЗаветаСоли в атмосфере братолюбия **–** призвано давать святому человеку юридическое право – своими очами увидеть Господа:

\*Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Ев.12:14).

Во фразе: **«Иметь** мир со всеми и святость», глагол «иметь» означает – гнаться, преследовать; стремиться, добиваться; овладевать, что указывает на затрату времени, средств и энергии, и на овладение миром, в сочетании со святостью. Потому, что:

Мир, явленный вне границ святости, не может называться и быть миром, в функциях Завета Мира.

Равно и святость, явленная вне функций Завета Мира, не может называться и быть святостью, в функциях Завета Соли.

Поэтому, когда Христос, в Своей нагорной проповеди говорит о том, что люди, чистые сердцем узрят Бога.

Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят (Мф.5:8).

Он имеет в виду, что за возможность иметь чистое сердце - эти люди, заплатили требуемую Писанием цену, в явлении мира и святости, на союз которых никогда, и ни при каких обстоятельствах, не бывает снижения цены.

И, ценой или условием, за возможность иметь чистое сердце, для этих людей – являлась необходимость, крестом Господа Иисуса, умереть для своего народа; для дома своего отца; и для растлевающих вожделений своей души.

Что дало им возможность, отделиться от беспорядочных и лукавых людей, чтобы явить функции Завета Мира в сочетании с функциями Завета Соли, необходимые для сотрудничества со святостью Бога, действующей в атмосфере братолюбия.

Почва чистого сердца – определяет доброту мудрого сердца, которое обладает способностью, принимать мудрость Бога, в семени благовествуемого слова о Царствии Небесном, посредством преклонения своего сердечного уха, для слушания слова Божия, чтобы взращивать его в древо жизни, произращающего плод правды.