***11.17.19 Воскресение 12:00 рм***

Ибо тайна беззакония уже в действии, только не совершится до тех пор, пока не будет взят от среды удерживающий теперь. И тогда откроется беззаконник, которого Господь Иисус убьет духом уст Своих и истребит явлением пришествия Своего того, которого пришествие, по действию сатаны,

Будет со всякою силою и знамениями и чудесами ложными, и со всяким неправедным обольщением погибающих за то, что они не приняли любви истины для своего спасения. И за сие пошлет им Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи, да будут осуждены все, не веровавшие истине, но возлюбившие неправду (2.Фесс.2:7-12).

***Противостояние тайны благочестия, с тайной беззакония.***

Практически, это противостояние – является одной из главных составляющих, в выполнении повелевающей заповеди – быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный.

Удерживать раскрытие тайны беззакония означает – связывать эту тайну, противостоять этой тайне, и господствовать над ней, превосходящей силой и властью благочестия, чтобы тайна беззакония, не могла придти к власти.

И, разумеется, удерживающей тайну беззакония, в которой должен открыться человек греха, и сын погибели – является тайна благочестия, в которую облечён избранный Богом остаток.

Местом противостояния тайны беззакония, с тайной благочестия – является, как тело святого человека, так и невеста Агнца.

Тайна беззакония, располагается в нашем теле, в лице царствующего греха, который обуславливает ветхого человека, а так же, среда душевного христианства, которая воспринимает свои разумные возможности, за откровения Святого Духа.

До тех пор, пока невеста Агнца, не будет взята от земли, в сретенье Господу на облаках, тайна беззакония, в лице человека греха и сына погибели, не сможет открыться и придти к власти над миром, через душевные институты павшего христианства.

Исходя из откровения, полученного Апостолом Иоанном, на Патмосе, именно душевные религиозные структуры, почитающие себя за структуры духовные – представляют зверя, выходящего из земли, который приведёт к власти зверя, выходящего из воды.

А посему, за тайной беззакония, стоит ветхий человек, живущий в нашем теле, и категория душевного христианства, почитающая себя духовной, и противящейся всему духовному, через среду которого откроется человек греха и сын погибели, который действовал во всех сынах противления истине.

Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу (Рим.7:18).

С одной стороны: тайна благочестия – это порядок Царства Небесного, обуславливающий среду и атмосферу в трёх измерениях: на высоте небес; в Святилище; и в смирённом и сокрушённом сердце, которое очищенного от мёртвых дел.

Такое сердце, обуславливает статус персонифицированной праведности, в Лице живущего в нём Иисуса Христа.

А, с другой стороны – тайна благочестия – это органическое единение избранного Богом остатка, с Богом, и друг с другом.

От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением, чтобы было, как написано: хвалящийся хвались Господом (1.Кор.1:30,31).

Тайна беззакония, содержится и выражает себя в сребролюбии, которое является корнем всех зол, в среде душевных христиан, для которых материальный успех, облечён в ореол духовности.

А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям (1.Тим.6:9,10).

Именно это душевное христианство, ориентированное на материальный успех, в образе зверя, выходящего из земли, заставит всех, поклоняться образу зверя, выходящему из воды, который будет представлять, как человека греха и сына погибели, так и геополитическую структуру его правления.

И увидел я другого зверя, выходящего из земли; он имел два рога, подобные агнчим, и говорил как дракон. Он действует перед ним со всею властью первого зверя и заставляет всю землю и живущих на ней поклоняться первому зверю, у которого смертельная рана исцелела; и творит великие знамения,

Так что и огонь низводит с неба на землю перед людьми. И чудесами, которые дано было ему творить перед зверем, он обольщает живущих на земле, говоря живущим на земле, чтобы они сделали образ зверя, который имеет рану от меча и жив.

И дано ему было вложить дух в образ зверя, чтобы образ зверя и говорил и действовал так, чтобы убиваем был всякий, кто не будет поклоняться образу зверя. И он сделает то, что всем, малым и великим, богатым и нищим, свободным и рабам, положено будет начертание на правую руку их или на чело их,

И что никому нельзя будет ни покупать, ни продавать, кроме того, кто имеет это начертание, или имя зверя, или число имени его. Здесь мудрость. Кто имеет ум, тот сочти число зверя, ибо это число человеческое; число его шестьсот шестьдесят шесть (Отк.13:11-18).

Клеймо зверя, на челах душевного христианства, и на их правой руке указывает, что они мыслят о земном, и их правовой деятельностью, в образе правой руки – является приобретение земных благ, , возведённое в формат воли Божией.

В то время как тайна благочестия, содержится и выражает себя, во власти над серебром, в избранном Богом остатке, и такое состояние их сердца – является корнем всякого добра.

Оружием, которым тайна беззакония, в лице ветхого человека, противостоит тайне благочестия, в нашем теле – является закон Бога, обнаруживающий грех, и дающий силу греху.

Жало же смерти – грех; а сила греха – закон (1.Кор.15:56).

В то время как оружием противостояния тайны благочестия, которую представляет избранный Богом остаток, с тайной беззакония, в лице душевных христиан – является истина, содержащаяся в силе креста Христова.

Ибо слово о кресте для погибающих юродство есть, а для нас, спасаемых, - сила Божия (1.Кор.1:18).

Результатом противостояния тайны благочестия, с тайной беззакония в нашем теле – будет являться истребление, и пригвождение к кресту бывшего о нас рукописания, которое было против нас, при условии, что мы будем почитать себя мёртвыми для греха, живыми же для Бога.

В Нем вы и обрезаны обрезанием нерукотворенным, совлечением греховного тела плоти, обрезанием Христовым; быв погребены с Ним в крещении, в Нем вы и совоскресли верою в силу Бога, Который воскресил Его из мертвых,

И вас, которые были мертвы во грехах и в необрезании плоти вашей, оживил вместе с Ним, простив нам все грехи, истребив учением бывшее о нас рукописание, которое было против нас,

И Он взял его от среды и пригвоздил ко кресту; отняв силы у начальств и властей, властно подверг их позору, восторжествовав над ними Собою (Кол.2:11-15).

К сожалению, именно истина о кресте Христовом, являлась самой непопулярной темой в христианской среде, как во времена первых Апостолов Христовых, так и в наши времена.

Ибо многие, о которых я часто говорил вам, а теперь даже со слезами говорю, поступают как враги креста Христова. Их конец - погибель, их бог - чрево, и слава их - в сраме, они мыслят о земном – *(имеют на своих челах печать зверя)* (Флп.3:18,19).

В познании истины креста Христова, относящейся к благочестию – сокрыты таинства мудрости Бога, и силы Бога.

В силу этого, учение о кресте Христовом неудобоваримо, противоречиво и не доступно для постижения её душевным христианством, которое полагается на способности разумных возможностей своей души. Но, именно в тайне креста Христова, находятся ответы, на все наши животрепещущие вопросы.

**1.** На вопросы, которые возникают при потере наших близких друзей и родственников, посвящённых Богу, и живущих благочестивой жизнью но, тем не менее, умирающих преждевременной смертью в болезнях или катастрофах.

**2.** На вопросы, когда при странном стечении обстоятельств, в которых мы, не смотря на нашу благочестивую жизнь, терпим разрушение в различных обстоятельствах нашей жизни: в – здоровье, в финансах, в отношениях в семье, в браке.

**3.** Каким образом вскрыть в нашей сущности глубоко скрытые и корни человеческих желаний и амбиций, которые являются утробой и местом, где происходит зачатие и вынашивание греха.

**4.** Истина креста Христова ответит на извечный вопрос: Каким образом вытравить из своей сущности и нейтрализовать, генетическую программу греховной жизни отцов, и на её место, внести новую программу, нетленного наследия Бога и Христа.

**5.** Истина креста Христова, отделяет нас от производителя греха, в лице ветхого человека, живущего в нашем теле, и является ключом, открывающим вход, в сокровища, содержащиеся в истине Крови Христовой.

Раскрывая и определяя тайну, сокрытую в наследии сокровищ креста Христова, Апостол Павел присовокупил:

Мы проповедуем премудрость Божию, тайную, сокровенную, которую предназначил Бог прежде веков к славе нашей, которой никто из властей века сего не познал; ибо если бы познали, то не распяли бы Господа славы. Но, как написано: не видел того глаз,

Не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его. А нам Бог открыл это Духом Своим; ибо Дух все проницает, и глубины Божии (1.Кор.2:7-10).

Истина, сокрытая в полномочиях силы креста Христова – предназначена была высвобождать Веру Божию, в отношении славного наследия, сокрытого в Крови Христовой.

А посему, все драгоценные обетования, которые являются неоспоримой частью нашего неисследимого наследия во Христе Иисусе, никогда не будут реализованы только потому, что в силу своего невежества, мы не просто пренебрегаем силой креста Христова, мы её страшимся. А, страшимся мы её потому, что в своё время, мы приняли не истину о кресте Христовом, а ложь.

Если бы мы изначально действительно приняли истину о кресте Христовом, то согласно Писанию, она манила бы и привлекала нас к себе, а не пугала бы и не отталкивала нас от себя. В своё время Иисус, подтверждая эту мысль, сказал Своим ученикам:

Ныне суд миру сему; ныне князь мира сего изгнан будет вон. И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе. Сие говорил Он, давая разуметь, какою смертью Он умрет (Ин.12:31-33).

Смысловое значение глагола «привлекать» включает в себя – такое влечение, которое вырастает до страстного желания, и выливается в стремление, сметающее на своём пути, все востающие препятствия плоти и помыслов.

Само по себе влечение может быть, как добром, так и злом, в зависимости от источника, из которого оно будет исходить, и к чему оно направлено. Когда оно направлено к правосудию, и к пребыванию с Христом во славе – оно угодно Богу.

Гибельным же оно является, когда оно, исходит из плоти, и направлено в обратном направлении от Бога и Его истины к земному богатству, тогда оно неминуемо приводит к смерти. И, такое влечение – является нашим сознательным выбором.

И тот, кто позволяет, чтобы его чувствами управляла плоть, за которой стоит его ветхий человек, диавол, мир или собственное «я», не сможет найти успокоения, а погрязнет в бездне греха.

Влечение, происходящее от стремлений, желаний, и помышлений плоти, противящихся Богу, может быть преодолено, только посредством влечения к кресту.

Смерть Сына Божия на кресте, призвана была привлечь людей к Богу, а не оттолкнуть от Бога. Однако такое влечение у нас, возможно только при одном условии, если мы через наставление в вере, познаем истину креста Христова.

Исходя, из неверного отношения к истине креста Христова, люди не смогут переживать острую необходимость разобраться с тем, что происходит в тайных и мрачных лабиринтах их души.

Но, для тех, кто ищет свободы и выхода от зависимости своего скверного характера, и от злой стихии, разыгравшейся над своей головой – истина креста Христова, прольёт спасительный свет, который поможет им обрести свободу и независимость от висящего над ними, и преследующего их злого рока.

Как то давно, в юношеские годы, когда я обнаружил в себе вулкан непонятных и пугающих меня страстей, читая одну книгу, я наткнулся на одно четверостишье, которое принадлежало, какому-то древнему безымянному славянскому философу:

Надо жить! Вот они роковые слова!

Надо жить! Вот она роковая задача!

Кто над ней не трудился, печалясь и плача?

Чья над ней не томилась от дум и тоски голова?

Эти слова как-то особенным образом отозвались во мне, какой-то и знакомой и незнакомой для меня болью. И чем взрослее я становился, тем отчётливей в моей жизни, проступала зловещая тень, этого неумолимого и неотвратимого для меня рока.

Этот злой рок постоянно давал о себе знать, разрушенными надеждами, потерянными возможностями, и ещё каким-то внутри меня пугающим и незнакомым для меня пожирающим и мучительным огнём.

Как христианина – это меня весьма озадачивало. До этого я полагал, что во Христе я свободен от решения подобной задачи. И, что она, для меня, была окончательно решена Христом на кресте. И, что подобным ощущениям не должно быть места.

Поместная пятидесятническая церковь, в которой я воспитывался, обыгрывала этот вопрос странным образом: предлагая не обращать внимания, на эти зловещие проявления внутри себя, а просто верить, что этот вопрос уже решён Христом на кресте, и как такового, его просто не существует.

И всё, что происходит в наших недрах, и что мы ощущаем – это просто ложные симптомы, относящиеся к проделкам диавола, которому необходимо указать на крест, и повелеть ему во имя Иисуса Христа, убираться в землю непроходимую.

Другими словами говоря, они предлагали мне, бросить вызов сатане, якобы живущему в моём теле. И, пользуясь дарованной нам, над ним властью, изгнать его из всех сфер нашей душевной жизни, которые доставляют нам беспокойство.

В результате слова, обращённые в стрелы, и пущенные в диавола, со временем возвращались в наши недра и причиняли нам нестерпимую боль, которая сменялась унынием, разрушающим наши доверительные отношения с Богом, нашу веру, и наши взлелеянные мечты о свободе от греха.

Тогда я ещё не знал, что весьма пагубно и весьма опасно, вместо того, чтобы умершвлять свои земные члены, истиною креста Христова - называть их бесами, и изгонять из своего тела.

Итак, умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение, за которые гнев Божий грядет на сынов противления, в которых и вы некогда обращались, когда жили между ними (Кол.3:5-7).

Когда, мы вместо того, чтобы применить силу креста Христова, для умерщвления земных членов, изгоняем их, как бесов – стрелы, пущенные нами в диавола, возвращаются в наши недра.

Один, из христианских поэтов, весьма метко описал, такой род противостояния с диаволом, который на самом деле, давал место для диавола, и раскрывал для его деятельности широкий пролом во всех сферах нашей жизни.

Я один на один с кумиром.

Я один на один с собой.

Напрягись тетивою, Лира.

С сатаной я вступаю в бой!

Я строку положу на струны

И пущу её наугад, -

«Мне, поэту, совсем не трудно

Поразить тебя, древний гад!»

Искривился от боли гриф мой, -

«Или я или ты – умри!» -

И с пропитанной ядом рифмой

Строчка пущена в сына зари.

Наконец-то мечта свершилась:

Во Вселенной раздался стон –

Это сила стиха пронзила

Окровавленный горизонт.

Упоённый победным зельем,

Я забылся в счастливом сне.

**А стрела, облетев всю землю,**

**Под лопатку вонзилась мне.**

В своё время Апостол Павел, в отличие от данного поэта, но только в прозе, сделал точное определение подобному противостоянию, и предложил решение этой роковой задачи, с которой ему приходилось жить, и которую ему необходимо было решать, и при этом ежедневно, посредством соработы с истиной креста Христова.

Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу. Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю. Если же делаю то, чего не хочу,

Уже не я делаю то, но живущий во мне грех. Итак, я нахожу закон, что, когда хочу делать доброе, прилежит мне злое. Ибо по внутреннему человеку нахожу удовольствие в законе Божием;

Но в членах моих вижу иной закон, противоборствующий закону ума моего и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих. Бедный я человек!

Кто избавит меня от сего тела смерти? Благодарю Бога моего Иисусом Христом, Господом нашим. Итак, тот же самый я умом моим служу закону Божию, а плотию закону греха (Рим.7:18-25).

Нам следует знать, что: мы не становимся грешниками потому, что мы грешим. Напротив: мы грешим – потому, что мы по природе родились грешниками.

А посему, произнеся данные слова, Апостол Павел, вступил в противостояние, с тайной беззакония, живущей в своём теле, не путём битвы с сатаной, посредством изгнания из своей сущности бесов, которых отродясь там не было, но путём исповедания, живущего в себе греха, и осудил его в своей плоти. И, таким образом, оправдал себя в своём духе.

Другими словами говоря, адским огнём, ведущим своё происхождение от Адама, внутри всякого чада Божия, является не что иное, как живущий в нас природный или наследственный грех, унаследованный нами от суетного семени наших отцов.

И если бы, унаследованную природу греха, можно было бы изгонять, как изгоняют бесов, то Апостол Павел определяя и констатируя свою природную греховность, не имел бы необходимости в отчаянии восклицать:

«Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти?» Что означает: Кто поможет мне решить мою роковую задачу?

Он просто мог бы повелеть диаволу выйти или убраться вон, как он это делал всегда с успехом, когда на его пути встречались люди, одержимые духом нечистым.

Таким образом, Апостол Павел, как и все мы, был поставлен перед необходимостью ликвидации своего греховного наследия – путём креста, умерщвляя свои земные члены, не в разного рода бесов, а в своих разного рода, греховных наклонностях.

Итак, умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение, за которые гнев Божий грядет на сынов противления (Кол.3:5,6).

Когда под воздействием извращённой истины об освящении, называемой «инкаунтером», душевные люди, начинают рассматривать, свои греховные вожделения и наклонности, как бесов, то бесы с их подачи или же, посредством такого с их стороны согласия, получают юридическое право, овладевать их телами, и производить в их чувствах, либо депрессию, либо атмосферу чарующей свободы от греха.

Апостол Павел прекрасно понимал, что в его теле, ветхий человек, являлся программным устройством зловещего рока, но в его духе, живущем в его теле, совсем рядом находилась, совершенной иная дивная судьба от Бога.

И, чтобы войти в ворота этого благословенного наследия, ему необходимо было прежде, найти юридические инструменты, для упразднения закона греха и смерти находящегося в его членах.

**И, первым шагом**, в решении этой роковой задачи, как для него, так и для нас – необходимо было научиться отличать судьбу, предназначенную для нас Богом, от злого рока, унаследованного нами от суетной жизни отцов.

Ведь многие из нас, были научены, что все невзгоды и неудачи, которые мы встречаем в жизни – исходят от Бога, и содействуют нам к благу. Такой взгляд на подобное «добро», на самом деле – является великим злом, и служит неодолимым препятствием, для решения той роковой задачи, которую мы призваны решить, чтобы воздвигнуть в нашем теле державу жизни.

Основанием для такого изощрённого и извращённого взгляда, использовалась одна фраза, из послания к Римлянам, вырванная по живому из общего смыслового контекста, вне которого эта фраза теряет свой истинный смысл и выдаётся, душевными теоретиками, как судьба от Бога.

Притом знаем, что любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу (Рим.8:28).

Решающим определением в этом роковом толковании – являлось местоимение «всё», которое в отрыве от общего контекста, включало в себя, как всё добро, так и всё зло.

На самом же деле, полное выражение и смысловое назначение местоимения «всё», в этой фразе, мы находим ниже в следующих словах, той же восьмой главы к Римлянам:

Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и **всего**? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их (Рим.8:31-33).

Если исходить из первоначального толкования, вырванного по живому из общего контекста, то получается что Бог, не пощадил Своего Сына и предал Его для того, чтобы мы с Ним наследовали, как всё добро, так и всё зло.

Согласитесь, здесь что-то не так. Это полный абсурд и дикое пещерное извращение об истине, предназначенного нам Богом дивного наследия, во Христе Иисусе.

По всей видимости, такой извращённый взгляд на судьбу, предназначенную от Бога, господствовал и в сознании только что зародившейся первоапостольской церкви, что и побудило Апостола Иакова написать:

В искушении никто не говори: Бог меня искушает; потому что Бог не искушается злом и Сам не искушает никого, но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственною похотью;

Похоть же, зачав, рождает грех, а сделанный грех рождает смерть. Не обманывайтесь, братия мои возлюбленные. Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены (Иак.1:13-17).

Апостол Иаков утверждает, что те люди, которые полагают, что болезни, несчастья, психические расстройства, всевозможные потери и преждевременная смерть исходят от Бога, и являются добрым и совершенным даром Бога – жестоко обманываются.

1. Такая позиция, лишает их всякой возможности бороться с таким «добром», и противостоять такому «добру».

2. Подталкивает и провоцирует их, безропотно принимать и переносить такое «добро», как совершенную волю Бога.

А посему, если подобные вещи мы рассматриваем добрым и совершенным даром Небесного Отца, то на самом деле, с нами что-то не в порядке. Называя Бога неба и земли, своим Небесным Отцом, мы приписываем Ему характеристики, которые принадлежат князю греховного мира.

Израильский царь Давид, получив в своё время откровение о дивных и благих судьбах, предназначенных Богом, для избранного Богом народа, восторженно восклицает:

Правда Твоя, как горы Божии, и судьбы Твои - бездна великая! Человеков и скотов хранишь Ты, Господи! Как драгоценна милость Твоя, Боже! Сыны человеческие в тени крыл Твоих покойны: насыщаются от тука дома Твоего,

И из потока сладостей Твоих Ты напояешь их, ибо у Тебя источник жизни; во свете Твоем мы видим свет (Пс.35:7-10).

Давид утверждает, что величие этих судеб, состоят в том, что они направлены, не только на защиту и на хранение детей Божиих, но также и на их домашний скот.

Вот почему Апостол Павел, по откровению Святого Духа, заглянув возможностями Ума Христова, в сокровищницу великих судеб, для детей Божиих, был настолько приятно потрясён, что подобно Давиду, не удержался и воскликнул:

О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его! (Рим.11:33).

Царь Соломон, в дарованной ему от Бога мудрости утверждал, что напрасно искать свою счастливую долю, в благосклонном лице правителя – он находится в благоволении Бога

Многие ищут благосклонного лица правителя, но судьба человека - от Господа (Прит.29:26).

Великие и благие судьбы, предназначенные Богом для Его детей, и содержащиеся в благоволении Его Лица – предполагают задействие суверенной воли человека, в которой он обязан бросить вызов тайне беззакония, пребывающей в своём теле, силою тайны благочестия, пребывающей в его духе.

А, так как наша судьба от Бога, сокрыта во Христе, то для познания этой судьбы – необходимо поместить в своё сердце надежду на Бога и на Его Слово.

Чтобы Бог Господа нашего Иисуса Христа, Отец славы, дал вам Духа премудрости и откровения к познанию Его, и просветил очи сердца вашего, дабы вы познали,

В чем состоит надежда призвания Его, и какое богатство славного наследия Его для святых, и как безмерно величие могущества Его в нас, верующих по действию державной силы Его (Еф.1:17-19).

Издревле языческое представление о судьбе человека, внесённое в среду народа Божьего душевными вождями, воспринималось, как неотвратимый «рок», включающий в себя смысл неизбежности, где ход событий, складывающихся независимо от воли человека, определяют его жизненный путь.

Исходя же, из откровений Писания, представление о судьбе человека, не является неизбежностью и неотвратимостью.

Напротив, судьба человека, предназначенная для него Богом – это свободный выбор счастливой и благословенной жизни в Боге, того уровня, и того объёма, который человек пришедший к Богу, сам изберёт для себя.

Исходя из Писания, счастливая судьба для детей Божиих – это результат совместной работы Бога и человека, где ход событий и обстоятельств, используются, как Богом, так и человеком, для вхождения в жизнь с избытком, которая призвана представлять интересы воли Божией, в реализации великих судеб.

Кто возделывает землю свою, тот будет насыщаться хлебом; а кто идет по следам празднолюбцев, тот скудоумен. Нечестивый желает уловить в сеть зла; но корень праведных тверд.

Нечестивый уловляется грехами уст своих; но праведник выйдет из беды. От плода уст своих человек насыщается добром, и воздаяние человеку - по делам рук его (Прит.12:11-14).

В силу своего невежества о своей судьбе или о своём наследии, человек сам себя лишает благословенной судьбы от Бога. Потому, что высвобождает и материализует в своих словах, не откровение воли Божией о себе, а своё понимание этой воли или же, понимание подобного себе душевного человека.

И, вот наглядный пример: «Ты чрез себя лишишься, наследия твоего, которое Я дал тебе, и отдам тебя в рабство врагам твоим, в землю, которой ты не знаешь, потому что вы воспламенили огонь гнева Моего; он будет гореть вовеки.

Так говорит Господь: проклят человек, который надеется на человека и плоть делает своею опорою, и которого сердце удаляется от Господа. Он будет как вереск в пустыне и не увидит, когда придет доброе, и поселится в местах знойных в степи, на земле бесплодной, необитаемой.

Благословен человек, который надеется на Господа, и которого упование - Господь. Ибо он будет как дерево, посаженное при водах и пускающее корни свои у потока; не знает оно, когда приходит зной; лист его зелен, и во время засухи оно не боится и не перестает приносить плод (Иер.17:4-8).

Именно та смысловая реальность, которую мы помещаем в свой дух, и с которой соглашаемся в своём духе – определяет нашу с вами судьбу. В то время как истинным сокровищем, истинной судьбой в нашем духе – призван являться Сам Бог, в Его неизменном законе, помещённым и растворённым в нашем духе.

Пусть умножаются скорби у тех, которые текут к богу чужому; я не возлию кровавых возлияний их и не помяну имен их устами моими. Господь есть часть наследия моего и чаши моей. Ты держишь жребий мой. Межи мои прошли по прекрасным местам, и наследие мое приятно для меня (Пс.15:4-6).

Откровения Твои я принял, как наследие на веки, ибо они веселие сердца моего. Я приклонил сердце мое к исполнению уставов Твоих навек, до конца. Вымыслы человеческие ненавижу, а закон Твой люблю. Ты покров мой и щит мой; на слово Твое уповаю (Пс.118:111-114).

Чтобы Давиду принять откровения Святого Духа, на истину, пребывающую в его сердце. И, с одной стороны – приклонить своё сердце, к исполнению уставов Господних навек. А, с другой стороны – возненавидеть вымыслы человеческие, а возлюбить закон Бога – ему, по словам Апостола Иакова – необходимо было вникнуть в закон совершенный, и пребывать в нём.

Но кто вникнет в закон совершенный, закон свободы, и пребудет в нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии (Иак.1:25).

В Греческом лексиконе Стронга, слово «вникать» означает - заглядывать внутрь; всматриваться; проникать внутрь.

Если мы своевременно не вникнем в закон совершенный, закон свободы, и не будем пребывать в нём, чтобы получить право на власть, входить в неисследимое наследие Христово, предназначенное для нас Богом, и положенное на наш счёт во Христе Иисусе, то наше наследие, обратится для нас в неотвратимый злой рок.

Поэтому для нас лучше будет согласиться с тем, что дивная судьба от Бога – это великое предназначение, превосходящее наше разумение. И, что это великая судьба – является программой Бога, переданная нам в семени благовествуемого слова, об усыновлении нашего тела, искуплением Христовым, от злого рока, который является программой ветхого человека.

Высвобождение в нашей жизни неотвратимого рока – это совместная работа, нашего интеллекта с диаволом.

В то время как реализация в нашей жизни дивной судьбы от Бога – это совместная работа Бога и человека, с откровениями Святого Духа, открывающими истину в сердце.

Если мы, со своей стороны – не изучим своей роли, в реализации нашего наследия, то для угождения Богу, мы будем пользоваться энергией, заключённой в греховной жизни наших отцов, которую Писание образно именует – Египтом.

И, конечно же, такая деятельность, не позволит нам воспользоваться убежищем Бога, для защиты от греха и смерти, так как энергию для этой защиты, мы черпаем из Египта, своего греховного наследия. Вот как комментирует эту мысль пр. Исаия.

Горе непокорным сынам, говорит Господь, которые делают совещания, но без Меня, и заключают союзы, но не по духу Моему, чтобы прилагать грех ко греху: не вопросив уст Моих, идут в Египет, чтобы подкрепить себя силою фараона и укрыться под тенью Египта. Но сила фараона будет для вас стыдом, и убежище под тенью Египта – бесчестием (Ис.30:1-3).

Укрыться под тенью Египта означает – полагаться на эрудицию своего интеллекта, на свой опыт, и на свои силы.