***10.04.19 Пятница***

 *Предваряю рассвет и взываю; на слово Твоё уповаю. Очи мои предваряют утреннюю стражу, чтобы мне углубляться в слово Твоё.* ***(Пс.118:147-148)***

 *Корень мой открыт для воды, и роса ночует на ветвях моих; слава моя не стареет, лук мой крепок в руке моей.* ***(Иов 29:19-20)***

 *Посему, оставив начатки учения Христова, поспешим к совершенству; и не станем снова полагать основание обращению от мёртвых дел и вере в Бога, учению о крещениях, о возложении рук, о воскресении мёртвых и о суде вечном. И это сделаем, если Бог позволит.* ***(Ев. 6:1-3)***

Начальствующее учение Иисуса Христа, пришедшего во плоти — это древний путь добра, который покрыт росой заповедей Господних и который дает право войти тесными вратами в Царство Божие, которое является источником жизни вечной, удаляющим нас от смерти.

Мы должны знать, что, если мы воспринимаем учение, которое не соответствует порядку означенному в 12 часах дня, мы воспринимаем учение антихриста, которое по словам писания внешне ничем не отличается от учения Иисуса Христа, пришедшего во плоти, но внутри которого отсутствует этот дивный порядок.

 *Возлюбленные! не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они, потому что много лжепророков появилось в мире. Духа Божия (и духа заблуждения) узнавайте так: всякий дух, который исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, есть от Бога;*

*а всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, не есть от Бога, но это дух антихриста, о котором вы слышали, что он придёт и теперь есть уже в мире.* ***(1Ин. 4:1-3)***

***УЧЕНИЕ О КРЕЩЕНИЯХ***

Исходя из Писания, чтобы быть выкупленным из плена греха и смерти, и затем войти в покой Божий посредством учения Христова, вытекающего из древнего пути добра –

необходимо после своего покаяния облечься в одеяния света в предмете истин, раскрывающих назначения и полномочия владычественного учения Христова.

 Согласно словам апостола Павла, первым измерением в начальствующем учении Христовом является учение о крещениях в трех взаимосвязанных и вытекающих друг из друга ипостасях. Это – крещение Водою, крещение Святым Духом и крещение Огнем.

 *Я крещу вас в воде в покаяние, но Идущий за мною сильнее меня; я не достоин понести обувь Его; Он будет крестить вас Духом Святым и огнём;* ***(Мат 3:11)***

1. Учение о крещениях – это учение о лишении силы имеющего державу смерти, то есть диавола. И начинается такой триумф для человека, когда он посредством веры в то, что Иисус есть Христос, принимает крещение водою.

Следует отметить, что человек, который верит в то, что Иисус есть Христос – это человек рожденный от Бога. А посему принимать крещение водою может только человек рожденный от Бога.

*Всякий верующий, что Иисус есть Христос, от Бога рождён, и всякий, любящий Родившего, любит и Рождённого от Него.* ***(1Ин.5:1)***

Хочу обратить наше внимание, что крещение Водою, в котором мы погружаемся в смерть Христа, призвано отделять нас от мира и является пред Богом печатью праведности, которую мы имели до крещения.

 *«И знак обрезания он получил,*как*печать праведности через веру, которую*имел*в не обрезании, так что он стал отцом всех верующих в не обрезании, чтобы и им вменилась праведность»* ***(Рим. 4:11)***

Это тот вид праведности, который человек получает в момент принятия своего спасения, если он принимает спасение на Божиих условиях. Этот вид праведности не может являться одеждами правды в силу того, что мы получаем его в том виде спасения, которое является залогом, который нам необходимо пустить в оборот.

Крещение водою – это демонстрация праведности, которую мы получили по вере во Христа Иисуса, приняв Его личным Спасителем.

*Ибо так надлежит нам исполнить всякую правду.* ***(Мат. 3:15)***

*Посему тем более ныне, будучи оправданны кровию Его, спасаемся от гнева.* ***(Рим. 5:9)***

*По сей то воле (Отца) освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа.* ***(Ев. 10:10)***

*Неправедный пусть ещё делает неправду; нечистый пусть ещё сквернится; праведный да творит правду ещё, и святой да освящается ещё.* ***(Отк.22:11)***

Возникает вопрос: как творить правду и чью правду? Потому что у каждого человека свое представление о правде, что есть истинная правда, правда Божия. И как можно освящаться, если не знать, что такое подлинное освящение и как правильно освящаться, освящаться так как этого хочет Бог.

Чтобы, творя правду и освящаясь, мы могли прийти к совершенству. Потому что быть совершенным, как мы уже это с вами знаем, — это есть Божий приказ.

*Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный.*

***(Мат.5:48)***

И мы с вами должны облечься в одежды праведности, святости и совершенства.

Это второй вид праведности, который мы получаем через наставление в вере – это прибыль или награда, которая облекает нас полномочием страха Господня и делает нас способными отличать добро от зла (удаляйся от зла и прилепись к добру) и творить правду в делах правосудия.

Для того, чтобы облечься в правду, нужно сеять в себя самого правду. Это размышлять об услышанном, что означает: через принятие посланника Бога и слушание его слова об оправдании, внедрять в свою совесть определение праведности по вере во Христа Иисуса. На практике – это размышлять об услышанном, что означает: подчинять себя услышанному и исповедовать услышанное, как свое наследие, которое Бог положил на наш счет во Христе Иисусе.

В крещении водою мы принимаем все три крещения: Водою, Святым Духом и Огнем, ибо крестят нас во имя Отца, Сына и Святого Духа.

Все три вида крещения – едины в силу того, что определяют отношения с одним Господом и совершаются одной верой.

*Один Господь, одна вера, одно крещение.* ***(Еф. 4:5)***

Все три вида крещения хотя и преследуют одну цель – отождествлять нас со смертью Христа – исполняют разные функции.

Исходя из последовательности оснований, расположенных в стене Нового Иерусалима, учение о крещениях в формате крещения водою является первым основанием.

 Крещение водою – это корень, из которого произрастают все последующие учения.

Главная функция, которую призвано исполнять крещение Водою, — это отделение от мира, который лежит во зле.

Главная функция, которую призвано исполнять крещение Духом Святым – это отделять нас от суетной жизни, переданной нам от отцов.

Главная функция, которую призвано исполнять крещение Огнем – это отделять нашего нового человека от нашего ветхого человека.

Каждая функция крещения в нашей жизни – это определенный процесс, в который мы входим верою при исполнении условий, открывающихся нам через благовествуемое слово посланников Бога.

Крещение – это не просто акт. Это определенный процесс.

Как мы при крещении Водою погружаемся в воду, так мы в процессе крещения должны погрузиться в Слово Божие, которое образно также является водою. Как и при крещении водою, необходимо чтобы кто-то погрузил нас в воду, так и для того, чтобы нам погрузиться в воды Слова Божия, нам нужен человек наделенный Богом полномочиями посланничества благовествовать для нас Слово Божье о Царствии Небесном.

Учение о крещении водою – это первое основание стены Нового Иерусалима.

Основание первое – **Яспис.**

*Основания стены города украшены всякими драгоценными камнями: основание первое – яспис****. (Отк. 21:19)***

Достоинство выраженное в имени стража написанного на основании Ясписа.

И на этом основании написано имя апостола Петра.

*Двенадцати же апостолов имена суть сии: первый Симон, называемый Петром.*

*Блажен ты Симон, сын Ионин … ты – Петр.*

Чтобы слышать своим сердцем благовествуемое Слово о Царствии Небесном, необходимо чтобы сердце наше было простым, что невозможно без принятия Духа Святого. Только так мы сможем навлекать на себя, одевать на себя учение Христово, исполняя предписания, содержащиеся в 12 учениях.

На судном наперснике мы также встречаем камень яспис и на нем имя Бога – Яхве, которое означает Начальный. И на нем написано имя сына Иакова – Вениамина, и это все указывает на свойство поклонника уповать на Бога.

Начальный: *В начале было Слово и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. Все через Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть. В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков. И свет во тьме светит, и тьма не объяла его.* **(Ин. 1:1-5)**

И мы с вами должны прийти через слушание благовествуемого Слова к упованию на Бога.

 *Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний.*  ***(Отк. 22:13)***

Уповать на Бога – являть свою веру на слово Божье. (Вера от слышания, а слышание от Слова Божия.)

А вера – это дисциплина жить информацией, исходящей от Бога через слушание благовествуемого Слова о Царствии Небесном.

 *Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное.* ***(Мат 5:3)***

Бегемот ест траву как вол…

*Вот бегемот, которого Я создал, как и тебя; он ест траву, как вол; вот, его сила в чреслах его и крепость его в мускулах чрева его; поворачивает хвостом своим, как кедром; жилы же на бедрах его переплетены; ноги у него, как медные трубы; кости у него, как железные прутья; это – верх путей Божиих;*

*только Сотворивший его может приблизить к нему меч Свой; горы приносят ему пищу, и там все звери полевые играют; он ложится под тенистыми деревьями, под кровом тростника и в болотах; тенистые дерева покрывают его своею тенью; ивы при ручьях окружают его; вот, он пьет из реки и не торопится; остается спокоен, хотя бы Иордан устремился ко рту его. Возьмет ли кто его в глазах его и проколет ли ему нос багром?* ***(Иов. 40:10-19)***

Ешьте его с поспешностью!

 **Есть Песах Господа с поспешностью, на иврите означает –**

**\***размышлять или рассуждать над смысловым содержанием праздника Песах, то есть, над теми истинами, которыми мы себя оплодотворяем, через семя, услышанного слова.

\*Вкушать или слушать Слово Божие в смирении и сокрушении сердца.

\*Бодрствовать или стоять на страже того, о чём мы размышляем или того, что мы вкушаем через слушание Слова Божьего.

\*Дорожить временем, отпущенным для вкушения Песах.

\*Жаждать и находить удовольствие во вкушении Песах, в предмете жажды, слушания благовествуемого Слова о Царствии Небесном.

\*Совершать своё спасение со страхом, трепетом и благоговением.

\*Укрепляться всякою силою по могуществу славы Божией, во всяком терпении с великодушием и радостью.

 *Жаждущие! идите все к водам; даже и вы, у которых нет серебра, идите, покупайте и ешьте; идите, покупайте без серебра и без платы вино и молоко. Для чего вам отвешивать серебро за то, что не хлеб, и трудовое своё за то, что не насыщает? Послушайте Меня внимательно и вкушайте благо, и душа ваша да насладится туком. Приклоните ухо ваше и придите ко Мне: послушайте, и жива будет душа ваша, и дам вам завет вечный, неизменные милости, обещанные Давиду.* ***(Ис. 55:1-3)***

***Расширенный перевод:*** *Жаждущие спасения в Боге! идите все к источникам живых вод; даже и вы, у которых не имеется залога спасения, идите, принимайте на Моих условиях Того, кого я послал и ешьте то, что они предложат вам; идите, покупайте без серебра и без платы вино, ими растворенное, и молоко ими произведенное. Для чего вам пускать спасение свое в оборот за то, что не хлеб, и трудовое своё за то, что не насыщает? Послушайте Меня внимательно и вкушайте благо, и душа ваша да насладится силою Моего помазующего Слова. Приклоните ухо ваше и придите ко Мне: послушайте, и жива будет душа ваша, и дам вам завет вечный, неизменные милости, обещанные Давиду.*

**Учение о возложении рук**

Это учение о заключении завета, между Богом и человеком, и – между человеком и Богом. Когда человек рождается свыше Бог предлагает ему заключить Завет Крови в крещении водою.

Учение о Возложении рук – содержит в себе три восходящие степени Завета с Богом.

Это:

1. Завет Крови
2. Завет Соли
3. Завет Покоя

Заключение и функции этих трех заветов – призваны производиться, протекать и пребывать в трех крещениях:

1. В Крещении Водою
2. В Крещении Святым Духом
3. В Крещении Огнем

Возложение рук – это образ юридического аспекта, в котором человек, собственноручно подписывает соглашение с Богом, в котором сознательно обязуется служить Богу доброй совестью В Писании любая приносимая жертва Богу, призвана была нести на себе возложение рук приносившего:

*и возложит руку свою на голову жертвы всесожжения – и приобретет он благоволение, во очищение грехов его* ***(Лев.1:4)***

Очищение грехов, через возложение рук на голову жертвы, которая в лице сына берет на себя наш грех – это принятие оправдания, в котором Бог, не вменяет человеку греха.

Возложение рук – это образ исповедания веры сердца, в то что Иисус есть Господь и что Бог воскресил Его для нашего оправдания.

*Ибо если устами твоими будешь исповедовать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься,*

*потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению.* ***(Рим. 10:9-10)***

**Оправдание – это**

1. Вечное искупление
2. Выкуп из плена греза и смерти
3. Упразднение вины, или же не вменение греха
4. Взятие в собственность и в удел Бога, усыновление (святыня Господня)
5. Воскресение из Мертвых.

Единый Завет между Богом и человеком – это юридическое право на вхождение, и на обладание нетленным наследием.

*И услышал Бог стенание их, и вспомнил Бог завет Свой с Авраамом, Исааком и Иаковом.*

*И увидел Бог сынов Израилевых, и призрел их Бог.* ***(Исх. 2:24-25)***

*Основание четвертое—смарагд* ***(Отк.21:19)***

*Двенадцати же Апостолов имена суть сии: первый Симон, называемый Петром; второй Андрей, брат его; третий Иаков Зеведеев; четвёртый Иоанн, брат его* ***(Мф.10:2).***

Мы уже отмечали, что имена Апостолов, на двенадцати основаниях стены – могут состоять из совокупности двух, а иногда и трёх имён. Исходя же из Писания, совокупность имён, принадлежащих Апостолу, именем которого названо четвёртое основание стены нового Иерусалима – это Иоанн, Зеведей, Воанергес.

*И поставил из них двенадцать, чтобы с Ним были и чтобы посылать их на проповедь, и чтобы они имели власть исцелять от болезней и изгонять бесов; Иакова Зеведеева и Иоанна, брата Иакова, нарекши им имена Воанергес, то есть "сыны Громовы"* ***(Мк.3:14-17).***

Мы уже отмечали, что имя «Воанергес», в буквальном смысле, означает – Сыны Грома.

* Провозвестники гнева Божьего.
* Исполнители гнева Божьего.
* Выразители ревности Божией.
* Сыны Божественного Огня.

Имя «Иоанн» *евр. «Иоханан»* означает – Яхве милостив.

Имя отца Иоанна **– Зеведей** – евр. Рыбак. гр. Господь дарует или, Дар Божий. Сочетание этих двух имён означает – что посредством дара благодати, Бог явит Свою милость.

Однако, при сочетании третьего имени Воанергес, которым Иисус нарёк Иоанна, и его брата Иакова, смысловое сочетание трёх имён, в четвёртом основании стены нового Иерусалима означает, что:

**Бог будет являть Свою милость в человеках** – даром Своей благодати, означенной – в достоинстве Своей пламенеющей и всепожирающей ревности.

*Если отвергшийся закона Моисеева, при двух или трех свидетелях, без милосердия наказывается смертью, то сколь тягчайшему, думаете, наказанию повинен будет тот, кто попирает Сына Божия и не почитает* ***за святыню Кровь завета****, которою освящен, и Духа благодати оскорбляет?* ***(Евр.10:28,29).***

Исходя из этого смысла: Четвёртое основание в стене Нового Иерусалима, устроенное из драгоценного Смарагда – призвано демонстрировать те полномочия Небесного Отца, которые содержатся в возможностях Его имени «Яхве», в котором Он открывает принципы, в границах которых, и по уставам которых действует Его милость.

В силу чего, учение о Завете Крови – это учение о полномочиях, содержащихся в милости Бога. А, учение о милости Бога – это учение о полномочиях, содержащихся в крови креста Христова.

При всём этом, будем помнить, что все последующие учения, будут истекать дpуг из дpуга, и каждое из них будет иметь основанием пpедыдущее. Следовательно, в каждом из последующих учений, мы будем встpечаться с фpагментами и деталями пpедыдущих и, в основании всех и основанием всех, всегда будет – смеpть Иисуса в кpещении Нового Завета, явленная – **в** **Его пролитой** **Крови.**

И конечно же, в формате данной проповеди, немыслимо и невозможно, представить весь объём полномочий, содержащихся в Завете, который Бог заключил с нами, в Крови Иисуса Христа.

**Завет Крови** – призван обуславливать, как источник нашей праведности, так и её формат.

*Получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе, Которого Бог предложил в жертву умилостивления в Крови Его через веру, для показания правды Его*

*В прощении грехов, соделанных прежде, во время долготерпения Божия, к показанию правды Его в настоящее время, да явится Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса* ***(Рим.3:24-26).***

Кровь Завета, при условии нашей с ним соработы – призван являться нашим искуплением от греха и смерти или же, ценой, - которой Бог выкупает нас из плена греха, в котором мы оказались, благодаря вовлечению хитрым змеем в грех, матери всех живущих на земле.

**1. Искупленный** – возвращённый назад.

**2.** Выкупленный из плена греха и смерти.

**3.** Связанный с Богом во едино.

**4.** Возлюбленный Богом.

**5.** Достойный Бога.

**6.** Наследующий с Богом.

**7.** Святыня Господня.

**8.** Собственность Бога.

**9.** Удел Бога.

Мы должны знать, что **Кpовь Завета,** как эталон праведности Божией, пpежде всего, вносится в пpисутствие Бога, для Самого Бога, чтобы явить завершённость и исполнение Его совершенной воли –

Которая обуславливает атмосферу, в которой Бог, успокаивается от Своих дел. И только потом уже, для нас – чтобы представить нас праведными пред Ним, в пролитой Крови Иисуса Христа.

А посему, Кровь Завета, прежде всего – призвана святить Бога, чтобы удовлетвоpять тpебования Его палящей святости, и только затем уже, восполнять наши запpосы. Которые главным образом, выражаются в том, чтобы защитить нас пред Лицом Бога, от Его палящей святости.

Если человек, вступил в Завет с Богом, в крещении Водою; но, не разумеет, как соработать с полномочиями находящимся в Крови Завета, и попытается в своих молитвах войти в присутствие Бога, путём формулировок, которые он, не разумеет; и, которые не являются верой его сердца, чтобы заявить свои права, на наследие Христа и Бога – дверь в присутствие Бога, будет для него закрыта.

Потому, что эта Дверь, в Лице Иисуса Христа – может открываться в присутствие Небесного Отца, только для тех, кто разумеет и соработает с полномочиями Крови Завета.

И даже тогда, когда мы просвещены, и соработаем с полномочиями, содержащимися в Крови Завета, только Один Бог, и никто дpугой до конца, не сможет оценить стоимость пролитой Крови Своего Сына, так как эта цена, пpевосходит pазумение человека.

И всё-таки, углубляясь в созеpцание Хpиста, истинного обpаза всякой жеpтвы, мы познаем одну из самых утешительных для нас истин:

*Не знавшего гpеха, Бог сделал для нас Иисуса жеpтвою за гpех, чтобы мы в Нём, сделались пpаведными пpед Богом* ***(2.Коp.5:21).***

Бог на кресте видел в Нём жеpтву за гpех, дабы мы могли оказаться пpаведными пеpед лицом безгpаничной святости. В пеpвом случае Христос был исключён из пpисутствия Божия, из-за пеpемещения гpеха на Его голову, чтобы мы могли войти в дом Отчий.

Свет лица Божия, был сокpыт от Него, дабы мы могли пpебывать в свете Этого лица. Ему пpишлось пеpенести тpи дня и тpи ночи беспpосветного мpака. И всё, что в качестве погибших гpешников, мы заслужили, было возложено на Него, дабы всё заслуженное Им, выполнением дела искупления, могло сделаться нашим уделом.

Всё было пpотив Него, когда Он вознесен был на пpоклятое дpево, дабы ничто не могло быть пpотив нас. Он в факте смеpти и осуждения уподобился нам, дабы мы Его жизнью, и Его пpаведностью, вознеслись до Него. Он испил чашу гнева и, чашу ужаса до дна,

дабы мы могли пить, чашу спасения. С Ним поступили по нашим заслугам, дабы нам вменены были Его заслуги. Такова чудная истина, составляющая нашу праведность, дарованной нам в Крови Завета.

Вожди наpода Изpаильского, дошедшие до потpясающей закоснелости, оценили эту Кровь в тpидцать сеpебpенников.

К большому сожалению, в учении о Крови Завета, в силу потрясающей жестоковыйности, точно такую же цену, в своём большинстве, дают ей многочисленные вожди, называющие себя христианами.

Корыстолюбие, жажда власти, либеpальная теология, и слепое pвение pелигиозного фанатизма, к сожалению, пpиемственно.

Большинство христиан, идёт в том же напpавлении, в котоpом некогда шёл народ Изpаиля, и слова Хpиста, некогда обpащенные к вождям Израиля, обpащены в той же меpе и, к вождям нашего времени.

*Гоpе вам, что стpоите гpобницы пpоpокам, котоpых избили отцы ваши: этим вы свидетельствуете о делах отцов ваших и соглашаетесь с ними* ***(Лук.11:47-48).***

Религиозный аскетизм и полярная ему вседозволенность; ставка на практику духовных даров; добpодетель, лишённая истинного смысла; религиозные тpадиции, человеческие пpедания и деятельность, заключенная в фоpму обpяда, лишенного Духа – заслоняют собою значимость Кpови Агнца, и низводит цену этой Крови, на нет.

Когда душа начинает упиваться самопpаведностью; когда делает свою опоpу на личную добpодетель, и pелигиозную деятельность – она тем самым, попирает Кpовь Завета, и духа благодати оскорбляет.

Мы должны знать, что какой бы не была наша пpаведность, в очах Святого и Совеpшенного Бога, она выглядит, как запачканная одежда.

Только Кpовь непоpочного чистого Агнца, может удовлетвоpять, палящую и неподкупную святость Отца. Бог не благоволит к нам, когда мы делаем своим основанием, не Кpовь Завета, а нечто иное, то, что кажется в наших глазах более достойным и великочтимым.

Наpушив таким обpазом **Завет Кpови**, pано или поздно, но наше стpоение всё-таки падёт, и падение его будет ужасным и pоковым, когда уже ничего нельзя будет изменить, когда, как гpом сpеди ясного неба, пpозвучат слова

*...Отойдите от Меня все делатели непpавды, Я никогда не знал вас* ***(Лук.13:27).***

А посему, будем твёрдо помнить, что наследовать Царство Небесное, мы можем, только обладая праведностью, которую мы можем получить, только на условиях, означенных в Крови Завета.

**Завет Крови,** в крещении Водою – призван нас освящать, и давать Богу возможность, записать наше новое имя, в Книге жизни, чтобы это имя – могло служить пред Богом, печатью праведности.

Печать праведности, под именем «Святыня Господня», которую мы обретаем, при заключении Завета Крови, в крещении Водою – это новое имя, данное Богом новому человеку, которое, с одной стороны – свидетельствует о принадлежности человека к роду Бога. А, с другой стороны – в этом новом имени, человеку даруется новая и дивная судьба от Бога, в предмете его предназначения и, его призвания, выраженного в наследии Христа и Бога.

И когда мы получили это имя «Святыня Господня», мы должны отказаться на притязание своего суверенитета, в пользу безграничной собственности Бога.

**Учение о воскресении мертвых**

**Учение о воскресении** – это день Христов или год искупленных, которое, хотя и находится во времени, не связано временем, так как – является господином времени, и господствует над временем.

В начальствующем учении Иисуса Христа, учение о воскресении, содержит в себе – три восходящих и взаимосвязанных между собою уровня рождений, которые в своей совокупности, обуславливаются Писанием, как – рождение свыше или, как рождение от Бога. Это:

**1.** Рождение от Воды.

**2.** Рождение от Духа.

**3.** Рождение к Престолу.

Эту истину мы можем обнаружить в различных местах Писания и, в частности, в беседе Христа с Никодимом, членом синедриона, одним из начальников Иудейских, который являлся тайным учеником, так, как из опасения от Иудеев, приходил к Иисусу ночью.

*Между фарисеями был некто, именем Никодим, один из начальников Иудейских. Он пришел к Иисусу ночью и сказал Ему: Равви! мы знаем, что Ты учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с ним Бог.*

*Иисус сказал ему в ответ: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия. Никодим говорит Ему: как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться?*

*Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие. Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух* ***(Ин.3:1-5).***

Из смыслового значения данного диалога следует – что рождение от Воды и Духа, открывает двери к вхождению в Царство Небесное или, к возможности, родиться к Престолу.

Что на практике означает, что, войти в Царство Небесное могут – только те люди, которые пережили все три стадии рождения.

По сути дела – это место Писания говорит о том, что для того, чтобы быть царём и священником Богу – необходимо быть рождённым от Царя и Священника. В народе Израильском, царями и священниками, можно было стать, только одним путём – это родиться в царской семье или в семье священника. Достоинство царя и священника – это наследие.

Которое, достигнув определённого возраста – могли наследовать только те люди, которые происходили из рода царя и священника. Вот, как об этом свидетельствует Апостол Пётр.

*Но вы – род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет* ***(1.Пет.2:9).***

Практически, требование быть рождённым, от Воды, от Духа и, к Престолу – это безусловная необходимость, и неизменное условие, для заключения с Богом Завета Крови, Завета Соли, и Завета Покоя; в крещении Водою, Духом Святым, и Огнём.

Эта необходимость и, эти требования, в своей логической завершённости – призваны были выстраивать постоянно новые взаимоотношения нового человека с Богом, в зависимости от степени его посвящения, которое прямым образом связано, с уровнем его духовного возраста, призванного привести человека, к полному подобию образа, Сына Божьего, Иисуса Христа.

В силу чего, человек, рождённый от Бога, из рода противников Бога, переходил в категорию рода Божьего, призванного представлять совершенство своего Небесного Отца, в достоинстве Его света.

И разумеется, прежде чем, человек мог вступить в завет с Богом – ему необходимо было родиться от семени Слова истины.

*Восхотев, родил Он нас словом истины, чтобы нам быть некоторым начатком Его созданий* ***(Иак.1:18).***

И, такое рождение, от семени, благовествуемого слова истины – определяется Писанием, как воскресение из мёртвых.

*Посему сказано: "встань, спящий, и воскресни из мертвых, и осветит тебя Христос"* ***(Еф.5:14).***

Учитывая, что древнее учение добра, по своей природе – является не ветшающим, а следовательно, и вечно новым – нам с вами необходимо исследовать таинство, содержащееся в процессе зарождения и возникновения жизни Божией, в духе человека, посредством силы воскресения, содержащейся в учении Христа.

**Учение о воскресении**, содержащее в себе таинство трёх уровней жизни Божией – это семя Царства Небесного, возрождающее человека из состояния смерти, в которой находился его дух.

Принятие в своё сердце, семени слова о Царствии Небесном – возрождает наш дух, из состояния вечной смерти и, делает его причастником жизни Божией, открывая, таким образом, для человека возможность, заключить Завет с Богом, в крещении Водою.

*Кто будет веровать, и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет* ***(Мк.16:16).***

И, насколько уже нам известно: Завет, который мы заключаем с Богом в крещении Водою – называется Заветом Крови.

**Завет Крови,** в крещении Водою – призван освящать нас, и давать Богу возможность, записать наше новое имя, в Книге жизни, чтобы это имя – могло служить пред Богом, печатью праведности.

Печать праведности, под именем «Святыня Господня», которую мы обретаем, при заключении Завета Крови, в крещении Водою – это новое имя, данное Богом новому человеку, которое, с одной стороны – свидетельствует о принадлежности человека к роду Бога.

А, с другой стороны – в этом новом имени, человеку даруется новая и дивная судьба от Бога, в предмете его предназначения и, его призвания, выраженного в наследии Христа и Бога.

В Писание, сам термин «воскресения», относящийся к разряду воскресения праведников, включает в себя такие значения, как:

 **1. Воскресение праведников** – жизнь Бога.

 **2.** Вода жизни.

 **3.** Дух жизни.

 **4.** Слово жизни, в семени Царства Небесного.

 **5.** Искупление.

 **6.** Возрождение.

 **7.** Нетление.

 **8.** Обновление.

 **9.** Свет жизни Божией.

**10.** Порядок жизни Божией.

**11.** Надежда нашего наследия в Боге.

**12.** Насаждение в Доме Господнем.

*Стена города имеет двенадцать оснований, и на них имена двенадцати Апостолов Агнца. Основания стены города украшены всякими драгоценными камнями: основание седьмое Хризолит* ***(Отк.21:14,20).***

Когда Бог выстраивает отношения с человеком, через полномочия, содержащиеся в рождении от Воды, то Он обращается к человеку, посредством Урима и Туммима, голосом Отца, который в этом основании представляет имя Апостола Фомы.

Потому, что именно, в момент рождения от Бога, выраженного в стадии, рождения от Воды – человек становится сыном Божиим, а Бог, в этот самый момент, становится его Отцом.

*Двенадцати же Апостолов имена суть сии: первый Симон, называемый Петром; второй Андрей, брат его; третий Иаков Зеведеев; четвёртый Иоанн, брат его; пятый Филипп; шестой Варфоломей; седьмой Фома (Мф.10:2).*

**Фома** – это арамейское слово «Тома», корень которого происходит от слова «пальма» или «праведность» - греческое прозвище этого имени означает «Дидимус», которое переводится, как «Близнец».

В Писании имя «Фомы», встречается восемь раз, из которых, три раза, как «Фома называемый Близнец».

Таким образом человек, рождённый от Бога, в формате трёх рождений от Воды, от Духа, и Престола – является близнецом Христа, происшедшим от одного семени, которое называется – Христом.

В силу чего, имя Апостола Фомы, называемого Близнецом, в седьмом основании стены Небесного Иерусалима означает – Близнец, происходящий от Семени Жены, Которое называется – Христом.

Рождение – это сила жизни, сила воскресения. Во всех трёх степенях рождения, выраженных в Воде, в Духе, и к Престолу, участвует сила воскресения Господа Иисуса. Каждое из рождений, хотя и преследует единую цель, обладает своей исключительной функцией. Итак, рассмотрим первую из них – это Рождение от Воды.

Вода, из которой и которой Бог составлял физический мир, так же – является творческим актом Творца.

Мы должны определённо знать, что видимый физический мир – является прообразом и отражением мира невидимого.

Вода, о которой мы будем говорить, в контексте учения о воскресении – это Вода Живая, не сотворённая, вечная, само пребывающая, вытекающая для нас, из Едема – от Престола Бога и Агнца.

*И показал мне чистую реку воды жизни, светлую, как кристалл, исходящую от престола Бога и Агнца. По ту и по другую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой* ***(Отк.22:1-2).***

Дерево жизни – это образ Царя царей, и Его царства, со всеми населяющими его царями. Это символ Христа и Его Невесты.

В этом мире, как правило, любое царство состоит из царя и, из его подчинённых, которые, не могут быть и называться царями.

Но, чтобы Царство состояло из одних царей – это непостижимые для человеческого разума взаимоотношения.

И, тем не менее, Иисус является Царём только тех людей, которые облечены в аналогичное достоинство царей, то есть, обладают властью – царствовать над собою или княжить над собою.

*Завещеваю тебе соблюсти заповедь чисто и неукоризненно, даже до явления Господа нашего Иисуса Христа, которое в свое время откроет блаженный и единый сильный Царь царствующих и Господь господствующих, единый имеющий бессмертие,*

*Который обитает в неприступном свете, Которого никто из человеков не видел и видеть не может. Ему честь и держава вечная! Аминь* ***(1.Тим.6:13-16).***

Река Жизни, от Которой питается Древо Жизни – это образ Святого Духа, несущий в Себе не перестающую Жизнь Бога и Агнца.

Плоды древа Жизни, двенадцать раз приносящие плод свой – это двенадцать учений Христа, пришедшего во плоти.

Вода Жизни, пребывающая в Древе Жизни, несёт жизнь воскресения ветвям Древа.

*Посему будем опасаться, чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим.*

*Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших.*

*А входим в покой мы уверовавшие, так как Он сказал: "Я поклялся в гневе Моем, что они не войдут в покой Мой", хотя дела Его были совершены еще в начале мира* ***(Ев.4:1-3).***

**Слово слышанное**, в данном случае – это семя Царства Небесного, в Лице Христа, в Котором находится покой Бога.

Принятие семени Царства Небесного в своё сердце – это принятие в своё сердце, Божьего покоя в формате семени.

Принятие в своё сердце, Божьего покоя в формате семени – это повиновение услышанному Слову.

**Повиновение** – это вера человеческая, которая растворяет в своём сердце веру Божию, в повелевающем слове о Царствии Небесном.

А, рождение от Воды, представленное в семени Царства Небесного – это когда человек, исповедует своими устами, веру своего сердца в то, что Иисус есть его Господь; и, что Он воскрес для его оправдания.

*Ибо если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься, потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению* ***(Рим.10:9,10).***

Исповедывать веру своего сердца в то, что Иисус является нашим Господом – это поставить себя в добровольную зависимость от человека, которого Бог поставил, пасти Своё стадо.

*Истинно, истинно говорю вам: принимающий того, кого Я пошлю, Меня принимает; а принимающий Меня принимает Пославшего Меня* ***(Ин.13:20).***

Подводя итог выше сказаному следует, что если мы противимся словам того, кого послал Бог, то грош цена, нашему исповеданию, мы обманываем самих себя, и собираем себе гнев, на день гнева.

Человек, противящийся установленной Богом власти – не может являться близнецом Христа, Который был покорен всякой человеческой власти, в границах установленных Богом.

**Противление** – это непризнание авторитета Божьего в человеке, которого Он послал. Это скрытая гордыня, перерастающая в горечь и обиду, которая как правило, трансформируется в ненависть.

Вода, о которой мы говорим, и из глубин и недр которой мы возрождаемся – это замыслы Бога, отражающие Его грандиозные и вечные планы, заключённые в одном единственном Семени, Которое – есть Христос в нас, и мы во Христе.

Именно Он, является, Тем единственным Семенем Слова, извечно пребывающего в недрах Своего Отца, в Котором находятся неисчислимое человеком, как число слов, обуславливающих совершенные и грандиозные по своим масштабам проекты Бога, так и неисчислимое количество близнецов, соответствующих образу Сына.

А следовательно, каждым грандиозным проектом Бога – является человек, рождённый от Семени, Которое есть Христос.

Человек, рождённый от Воды, нетленного семени истины – становится ответственным за почву своего сердца в том, чтобы засевать почву своего сердца теми словами, которые происходят от единого семени, относящегося к роду Бога.

**Рождённый от Воды** – это человек, рождённый от слушания благовествуемого слова истины, о Царствии Небесном.

*Восхотев, родил Он нас словом истины, чтобы нам быть некоторым начатком Его созданий* ***(Иак.1:18).***

Слово «начаток» в данном стихе означает – первый сбор плодов; лучшая доля плода; лучшая часть; избранная в соответствии отбора.

Встаёт закономерный вопрос: Если Бог хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины, тогда почему, из приходящих к Нему или, званных на Его ужин, спасаются немногие?

Ответ находится в этом же стихе, обуславливающем желание или хотение Бога, выраженное в глаголе «восхотел», который означает:

**Восхотел** – возлюбил; возжелал.

Обратил на начаток Своё благоволение.

Доверил Себя, избранному Им начатку.

Отдал Себя в распоряжение, возлюбленного Им начатка.

Принял решение, разделить Свою судьбу, с избранным Им начатком.

Какими критериями определяется начаток Бога, что Он так восхотел его? Ответ очень прост – потому, что начаток, узнав о том: Кем является по Своей природе Бог; и, что сделал для них Бог, отдав Сына Своего, Спасителем миру – сами восхотели Его.

Ведь большинство людей приходящих к Богу, ищут вовсе не Бога, и не воли Божией, хотя и велегласно объявляют себя искателями Бога, но в то же самое время:

Ищут исцеления; восполнение своих материальных нужд.

Возможность стать известным.

Власть над бесами.

Власть над миром.

И только немногие, узнав Кем является Бог; и, что сделал для них Бог – стали искать и исследовать, на каких условиях, они могут посвятить себя Богу, и отдать себя, в Его полное распоряжение.

Именно ради этих немногих, Он отдал в их распоряжение Сына Своего, возлюбил их, потому, что – они отдали себя Ему, и возлюбили Его. И конечно же любовь к Богу, ни коим образом, не может определяться эмоциональной сферой человека.

Потому, что – сами по себе, чувства человека весьма недолговечны и изменчивы. Любовь к Богу – определяется расположением человеческого сердца, в котором содержаться – совесть человека; место поклонения, выраженное в сердечной любви; и, интуиция.

Благодаря заповедям и законам, внесённым в совесть, человек из любви к Богу – начинает дисциплинировать свою эмоциональную сферу и использовать энергию своих эмоций, для служения Богу, а не для удовлетворения плотских желаний.

А посему Бог, будучи Вездесущим и Всезнающим – видит и предузнаёт намерения человеческого сердца наперёд. В силу чего – одних Он изначально любит; а других, изначально – ненавидит.

*Не плотские дети суть дети Божии, но дети обетования признаются за семя, так было и с Ревекою, когда она зачала в одно время двух сыновей от Исаака, отца нашего.*

*Ибо, когда они еще не родились и не сделали ничего доброго или худого дабы изволение Божие в избрании происходило не от дел, но от Призывающего, сказано было ей: больший будет в порабощении у меньшего, как и написано: Иакова Я возлюбил, а Исава возненавидел* ***(Рим.9:8-13).***

…быть близнецом Христа – это необходимость, постоянно соработать с истиной, содержащейся в нетленном семени, во Святом Духе, которое заключает в себе закон, по которому следует любить друг друга от чистого сердца.

Любить друг друга – это иметь такие отношения, которые регулируются законом святости. Потому, что Божья любовь «Агапе», которой мы призываемся любить друг друга – это такая любовь, которая прежде всего свята. А это означает, что проявление любви, должно соответствовать параметрам святости.

*Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа. Наблюдайте, чтобы кто не лишился благодати Божией; чтобы какой горький корень, возникнув, не причинил вреда,*

*И чтобы им не осквернились многие; чтобы не было между вами какого блудника, или нечестивца, который бы, как Исав, за одну снедь отказался от своего первородства* ***(Евр.12:14-16).***

Общение с осквернёнными, лишает нас права называться и быть близнецами Христа. Осквернённые – это люди, которые легализировали грех, на том основании, что Бог любит всех.

**Учение о Суде Вечном**

*Стена города имеет двенадцать оснований, и на них имена двенадцати Апостолов Агнца. Основания стены города украшены всякими драгоценными камнями: основание десятое Хризопрас* ***(Отк.21:14,20).***

 Когда Бог будет выстраивать отношения с человеком, через полномочия, содержащиеся в Его благой воле, то Он будет обращаться к человеку, посредством Урима и Туммима, голосом исходящим из сокровенной тайны Хризопраса, который в этом основании, будет представлять имя Апостола Леввея Фаддея.

*Двенадцати же Апостолов имена суть сии: десятый Леввей, прозванный Фаддеем* ***(Мф.10:2,3).***

Леввей, прозванный Фаддеем – это Иуда сын Иакова. Имя «Иуда» означает – хвалите Бога или, восхваление Яхве.

**Восхвалять Бога** – это почерпать воду жизни, из кладязя своего доброго сердца, чтобы утолить, как жажду Бога, так и свою жажду. Именно эта функция, и содержится в имени Иуды. А имя «Иаков», насколько уже нам известно означает:

**Иаков** – Он держится за пяту.

Он будет запинать.

Он оставит след.

Он защитит.

Он победит.

А посему, слитые и объединённые воедино, имена Иуда и Иаков, в своей совокупности означают:

Восхваление Бога, оставит свой неизгладимый след, и будет служить вечным памятником для небес, земли, и преисподней, в факторе того: Кем является Бог для Своего народа и, что сделал для него Бог.

Мы уже рассмотрели полномочия, содержащиеся в имени Иуды Иаковлева. А посему сразу обратимся к рассматриванию суда Вечного, в степени благой Воли.

*Итак, познавайте, что есть воля Божия благая, угодная и совершенная* ***(Рим.12:2).***

*Итак, не будьте нерассудительны, но познавайте, что есть воля Божия* ***(Ефс.5:17).***

 Будем помнить, что функции, содержащиеся в полномочиях Благой, Угодной, и Совершенной Воли, а в частности, воли Благой – могут протекать, только при сотрудничестве человека с Богом, в границах этой самой благой Воли.

Где для каждой из сторон, отведена своя роль, которая, не может быть отменена и, не может быть, выполненной кем-либо другим.

А посему, чтобы соработать с Богом, в созидании в своём сердце, десятого основания стены Небесного Иерусалима – нам необходимо, исследовать, как функции, содержащиеся в полномочиях Благой Воли, так и роли, которые Бог отвёл, как для Себя, так и для нас.

 Благая Воля, представленная в десятом основании стены Небесного Иерусалима, в имени Иуды Иаковлева – даёт детям Божиим право, совершать суды Божии, в границах познания Благой Воли.

Однако, прежде чем, мы начнём рассматривать полномочия, содержащиеся в степени и границах Благой воли – нам необходимо дать, хотя-бы краткое определение воле человеческой, которая призвана соработать с волей Божией.

Воля – это одна из субстанций и свойств человеческой души, выражающейся в способности, добиваться осуществления поставленной цели. Человек, слабовольный или, лишённый воли, не способен будет добиваться своей цели. Воля – это, не просто хотение и желание, но это, так же, и уверенность человека в своих силах.

Именно, свободная воля человека – определяет степень его суверенности, степень его свободы, и степень его власти, выбирать цель, в предмете жизни или смерти, и достигать этой цели.

Однако следует отметить, что воля человека может и призвана самостоятельно делать решение и выбрать цель, но она, не призвана, и не способна, самостоятельно достигать выбранной цели.

Чтобы достигнуть выбранной цели, необходимо соработать с тем, кто является этой целью, и кто, стоит за этой целью.

*Отче! о, если бы Ты благоволил пронести чашу сию мимо Меня! впрочем не Моя воля, но Твоя да будет. Явился же Ему Ангел с небес и укреплял Его* ***(Лк.22:42,43).***

Для соработы, с волей Божией – необходимо переориентировать свою волю, на волю Божию так, чтобы воля Божия, стала предметом нашего выбора и нашей цели.

Суверенная воля человека, всегда работает в тендеме, с разумом человека, в котором разум человека, играет руководящую роль.

Разум, в свою очередь, поставлен в зависимость, от совести человека, которая выражает способности, его сердечного разума, действующего в измерении духа. А посему, когда совесть выносит приговор, и по интуитивному каналу, передает этот приговор в разум, то разум, в свою очередь, поручает воле, привести этот приговор в исполнение.

Практически, что бы не происходило в естестве человека, будь то в творческом или же, в созидательном плане, именно воля человека, призвана приводить в исполнение все его планы, проекты и решения, как в положительном, так и в отрицательном смысле.

Человек создан по образу и подобию Божию. А следовательно, воля Божия – это та сторона Божественной Ипостаси, которая приводит в исполнение Свои желания и решения, посредством Своих судов.

Недооценивая эту сторону Ипостаси Бога, мы сознательно или бессознательно, становимся противниками воли Божией, которая представлена нам, в Божественной тройственности.

При всём этом, воле Божией присуще, не только приводить в исполнение приговор Суда, но и исполнение творческих решений, устрояющих и несущих покой, Его Божественному Естеству.

Поэтому, ни один акт или же, ни одна сторона, в исполнении воли Божией, невозможна без суда и возмездия.

*Ибо упился меч Мой на небесах: вот, для суда нисходит он на Едом и на народ, преданный Мною заклятию* ***(Ис.34:5).***

Мы должны знать, что воля Божия, в отличии от человеческой воли, никогда не может быть порабощённой. А, следовательно, никогда не может утратить своей суверенности. И, образ суверенности Бога, с особенной силой просматривается именно в Его Благой воле.

**1.** **Благая воля** – это воля добрая и свободная, независимая ни от каких условностей, исходящая из суверенных недр Бога.

**2.** **Благая воля** – обуславливается благостью Бога, и выражает себя, в Его благоволении, к человеку.

**3.** **Благая воля Бога** – это воля, которая выражает себя, в даре благодати, как результат жертвенной любви Божией.

Её невозможно заслужить или вымолить, её можно только принять, как добрый дар, незаслуженной милости.

В противном случае, по первому же звуку тревоги чеканной серебряной трубы, она восстанет против нас, для исполнения приговора Суда Вечного, за дискредитацию благого дара Божия, который мы решили заслужить добрыми делами.

*Познание благой воли Божией, как раз и состоит в том, чтобы мы поняли раз и навсегда: что, как в Адаме все умирают – так во Христе, все оживут* ***(1.Кор.15:22).***

*Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Моё благоволение* ***(Мф.3:17).***

Благоволение - это благая воля в Сыне. Он выступил как Судия, и Его благая воля повлекла Его на крест, на котором Он осудил грех во плоти, разрушил дела диавола, сокрушил врата медные, властно подверг позору, имеющего державу смерти, и восторжествовал над ними Собою, Своим воскресением.

Эта держава имела свою цитадель во плоти, и вот Благая воля оружием Своей жертвенной смерти, уничтожила смерть, как причину греха, и своим воскресением возродила человека, принявшего спасение, к новой жизни. Внесла в дух человека, пребывавший до этого времени в состоянии смерти - Жизнь Высшего порядка от Бога.

Завет Крови, в крещение Водою, во имя Иисуса Христа, явился оружием Благой воли. Таким образом, Благая воля, посредством крещения Водою, раз и навсегда отделила дух человека, от вечной смерти. И объявила его святым во Христе Иисусе.

При этом, ещё раз следует отметить, что когда Бог будет нечто совершать, на уровне Своей угодной или совершенной воле – Его благая воля, всегда будет выступать первой.

И когда мы придём в небеса – в новой песне, будет воспеваться именно Его благая воля, в которой Он отдал за нас на смерть, Своего единородного и возлюбленного Сына.

*И когда он взял книгу, тогда четыре животных и двадцать четыре старца пали пред Агнцем, имея каждый гусли и золотые чаши, полные фимиама, которые суть молитвы святых. И поют новую песнь, говоря:*

*Достоин Ты взять книгу и снять с нее печати, ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил нас Богу из всякого колена и языка, и народа и племени, и соделал нас царями и священниками Богу нашему; и мы будем царствовать на земле* ***(Отк.5:8-10).***

 Полномочия, Благой Воли, в десятом основании стены Небесного Иерусалима – обуславливается в славословии Богу.

В данном случае, Благая Воля выражает себя в таком славословии, и в такой песне, которая – возвещает утром милость Божию, а истину Божию – возвещает в ночи.

Образом утра, в нашем естестве, знаменующим начало дня – являются исповедания веры Божией, содержащейся в нашем сердце.

А, образом ночи, в нашем естестве, возвещающим истину Божию в ночи – является вера и упование нашего сердца на милость Божию.

*Потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению* ***(Рим.10:10).***

Такой образ исповедания славословия – даёт Богу возможность утверждать и совершать наше спасение.

*Со страхом и трепетом совершайте свое спасение, потому что Бог производит в вас и хотение и действие по Своему благоволению* ***(Флп.2:12,13).***

Человек, принявший спасение, в семени Царства Небесного, но у которого сердце не работает в тендеме с его устами – будет изглажен из Книги Жизни. Такое исповедание имеет только вид благочестия, но не имеет силы этого благочестия, содержащегося в вере сердца.

*Хвалите Господа, ибо благо петь Богу нашему, ибо это сладостно, - хвала подобающая* ***(Пс.146:1).***

 Благая Воля, в десятом основании стены Небесного Иерусалима – выражена в уповании на имя Бога.

*Вечно буду славить Тебя за то, что Ты соделал, и уповать на имя Твое, ибо оно благо пред святыми Твоими* ***(Пс.51:11).***

В данном случае, Благая Воля выражает себя, в уповании на имя Господа, которое зиждется на надежде, свидетельствующей в нашем сердце: Кем является для нас Бог; и, что соделал для нас Бог.

Фраза «вечно буду славить» говорит о том, что это славословие будет продолжаться всю вечность и, что этому славословию, не будет конца.

И будем помнить, что именно, предмет нашего упования – обуславливает наше поклонение и наше божество.

*Итак не оставляйте упования вашего, которому предстоит великое воздаяние. Терпение нужно вам, чтобы, исполнив волю Божию, получить обещанное* ***(Евр.10:35,36).***

Недостаток упования – это недостаток познания: Кем является для нас Бог; и, что сделал для нас Бог.

И проявляется этот недостаток, когда на наше спасение, налегают сильные ветры, и разливаются реки всевозможных лжеучений, сопряжённых с потерей имущества, здоровья и доброго имени.

И тогда, наше славословие переходит в ропот, обиду и недовольство – и мы забываем, что Бог сотворил с нами, когда вывел нас из Египта. И, начинаем упрекать посланников Бога в том, что они нас обманули, и не привели в землю, в которой течёт молоко и мёд. И тогда, кости нашего упования, падают в пустыне пред Лицом Бога.

А, для тех, кто познал Благую Волю Бога, выраженную в том: Кем является для них Бог; и, что сделал для них Бог – когда налегают на их спасение сильные ветры, и разливаются сильные воды – начинают издавать благовоние, в предмете славословий своего упования.

*Поднимись ветер с севера и принесись с юга, повей на сад мой, - и польются ароматы его! - Пусть придет возлюбленный мой в сад свой и вкушает сладкие плоды его* ***(Песн.4:16).***