***08.18.19 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

Эта владычественная обетованная заповедь – является наследием святых всех времён и поколений, и адресована эта заповедь Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения не имеют, и навряд ли уже когда нибудь, смогут иметь.

В связи, c исполнением этой повелевающей заповеди, мы остановились на назначении праведности Божией в сердце человека: Какие цели, призвана преследовать праведность Божия, пребывающая в нашем сердце? А, частности на том, что:

**\*\*Назначение праведности Божией в нашем сердце**, принятой нами, в разбитых скрижалях завета, в которых мы – законом, умерли для закона, чтобы жить для Умершего и Воскресшего,

Чтобы, таким образом, получить утверждение своего спасения, в новых скрижалях завета, в формате закона Духа жизни, чтобы дать Богу основание, не прежним законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он это даровал Аврааму и семени его.

Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).

Мы отметили, что **праведность веры** – определяется по послушанию нашей веры, Вере Божией, представленной в благовествуемом слове, посланников Бога, во главе с человеком, представляющим для нас отцовство Бога.

А посему, обетование мира Божьего, даётся только тем людям, которые облекли себя в достоинство учеников, что позволило им, повиноваться порядку Бога, в соответствии которого Он, посылает нам Своё слово, через уста посланников Бога.

Таким образом, завет мира в сердце человека – это результат послушания его веры, Вере Божией, в словах посланников Бога.

В определённом формате, мы уже рассмотрели шесть признаков, по которым нам следует судить и испытывать, что мы являемся сынами мира, а следовательно, и сынами Божьими. И, остановились, на рассматривании седьмого признака.

**7. Признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших **мир Божий**, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны (Кол.3:14,15). Мы отметили, что:

Исходя, из данного изречения – владычество мира Божьего в наших сердцах, возможно только при одном условии, если избирательная любовь Бога, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облечены, в избирательную любовь Бога.

В избирательной любви Бога, которая является атмосферой мира Божьего, сокрыты благие, вечные, и непостижимые, для нашего разумения, цели и дела Бога, призванные выстраивать, уникальные и мирные отношения Бога, со Своими детьми.

В Писании, характер избирательной любви Бога, представлен Духом Святым в Писании, через благовествуемое слово, Апостолов и пророков в свете семи неземных достоинств:

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

Братолюбие.

Любовь. (2.Пет.1:2-8).

В определённом формате, мы уже рассмотрели проявление избирательной любви Бога: в достоинствах – добродетели, рассудительности, воздержания и терпения. И**,** остановились на рассматривании достоинства любви Божией – **в тайне её величественного благочестия**.

И беспрекословно – великая благочестия тайна: Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя Ангелам, проповедан в народах, принят верою в мире, вознесся во славе (1.Тим.3:16).

В связи с этим фактором, нам необходимо было ответить на четыре классических вопроса:

**1.** Какими характеристиками Писание наделяет благочестие, как Бога, так и человека?

**2.** Какое назначение, призвано выполнять благочестие, в отношениях Бога с человеком, и человека с Богом?

**3.** Какие условия, необходимо выполнить, чтобы соработать своим благочестием, с благочестием Бога?

**4.** По каким признакам, следует определять, что наше благочестие, действительно соработает с благочестием Бога?

В определённом формате, мы уже рассмотрели три первые вопроса, и два признака вопроса четвёртого, по которому следует определять себя на предмет того, что мы соработаем своим благочестием, с благостью Бога. И, остановились на рассматривании третьего признака.

**3.** **Признак,** по которому следует испытывать и определять себя на предмет того, что в показании избирательной любви Бога, мы соработаем нашим благочестием, с благостью Бога **–** это по наличию того, что Господь, является нашим Пастырем.

Псалом Давида. Господь – Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться: Он покоит меня на злачных пажитях и водит меня к водам тихим, подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего. Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мной;

Твой жезл и Твой посох – они успокаивают меня. Ты приготовил предо мною трапезу в виду врагов моих; умастил елеем голову мою; чаша моя преисполнена. **Так, благость и милость** да сопровождают меня во все дни жизни моей, и я пребуду в доме Господнем многие дни (Пс.22:1-6).

Доказательствами того, что Бог, является нашим Пастырем, в данном псалме Давида – являются четыре составляющие. Это:

**1.** Господь – покоит меня на злачных пажитях.

**2.** Господь – водит меня к водам тихим.

**3.** Господь – подкрепляет душу мою.

**4.** Господь – направляет меня на стези правды.

Испытать же себя, и взвесить на весовых чашах правды, что мы обладаем имеющимися составляющими, следует по наличию других четырёх составляющих, которые обнаруживают себя в том, когда мы проходим по долине смертной тени:

**1.** Мы не убоимся зла, потому что с нами идёт Бог.

**2.** Жезл и Посох Бога – будут успокаивать нас.

**3.** Бог **–** приготовил пред нами трапезу в виду врагов наших.

**4.** Бог **–** умастил елеем голову нашу; и чаша наша преисполнена.

В связи с этим, мы уже рассмотрели, первые три доказательства, по которым следует судить, что Господь, является нашим Пастырем. И, остановились на четвёртом доказательстве, которое гласит: «Господь – направляет меня на стези правды».

**Стезя правды** – это сеть правды.

Пути правды или пути Господни.

Горнило, очищающее от инородных вкраплений плоти.

Шаг правды; стопа правды; след правды.

Рост, увеличение, и приумножение, на стезях правды.

Приращение к Телу Христову, на стезях правды.

При этом мы отметили, что все составляющие значение стезей правды – растворены друг в друге; находятся друг в друге; поддерживают друг друга; и определяют истинность друг друга.

**\*Сегодня, мы рассмотрим стези правды**, в формате твёрдых путей человека, который обдумывает стезю для ноги своей, и не уклоняется ни направо, ни на налево, следуя по путям правды.

Обдумай стезю для ноги твоей, и все пути твои да будут тверды. Не уклоняйся ни направо, ни налево; удали ногу твою от зла, потому что пути правые наблюдает Господь, а левые - испорчены. Он же прямыми сделает пути твои, и шествия твои в мире устроит (Прит.4:26-29).

Прежде чем, рассматривать условия, как обдумывать стезю для ноги своей, и как соделать пути свои твёрдыми, чтобы удалить ногу нашу от зла, и не уклоняться, ни направо, ни налево от путей правды, мы бросим беглый взгляд, на воздаяние, за удаление своей ноги от зла в заключительной фразе:

«Он же прямыми сделает пути твои, и шествия твои в мире устроит».

Исходя, из содержания данного смысла, под действием шествия, на путях Господних, разумеется характер хода правды, в развитие семени Царства Небесного, в сердце человека, которое познаётся по определённому поведению, на путях правды – означенных по умножению владычества, на престоле Давида, которому нет предела в царстве нашего тела.

Ибо младенец родился нам - Сын дан нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя Ему: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира. Умножению владычества Его и мира нет предела на престоле Давида и в царстве его, чтобы Ему утвердить его и укрепить его судом и правдою отныне и до века. Ревность Господа Саваофа соделает это (Ис.9:6,7).

Рождение Царства Небесного в нашем теле, происходит от нетленного семени слова Божия, когда почва нашего сердца –приготовлена для слушания, благовествуемого слова.

Точно так же, как Царство Небесное, располагается в границах дома Божия – в слиянии трёх владычественных измерений: на высоте небес; в Святилище, в лице избранного Богом остатка, и в теле человека, со смирённым и сокрушённым духом.

Точно также, в трёх субстанциях человеческого естества, происходит слияние трёх престолов Давида, которые в нашем теле, исполняют разное назначение но, преследуют одну цель – это усыновление нашего тела, искуплением Христовым.

Престолом Давида, в духе человека – является совесть, очищенная от мёртвых дел, с запечатлённой на её скрижалях истины, начальствующего учения Христова.

Престолом Давида, в душе человека – является мышление, обновлённое духом нашего ума, который является Умом Христовым в нашем духе.

Престолом Давида, в теле человека – являются чистые уста, исповедующие Веру Божию, пребывающую в нашем сердце.

Теперь, когда нам известно воздаяние, которое даёт нам Бог, в том, что Он соделает пути наши прямыми, и шествия шагов наших в мире устроит, мы обратимся к условиям, исполнение которых, даст Богу основание, усыновить наше тело, искуплением Христовым или же, шествия наше устроить в мире.

И, требования сии состоят, в двух условиях: в обдумывании стези для ноги своей; и в соделывании всех путей своих твёрдыми, что даст нам мудрость и силу, не уклоняться, ни направо, ни налево, и удалять ногу свою от зла.

**Условие первое:** Как обдумывать стезю для ноги своей, чтобы дать Богу основание, прямыми сделать наши пути, и шествия наши, в развитии Царства Небесного, в сердце, в мире устроить?

Фраза: «обдумай стезю для ноги твоей», указывает на тот фактор, что прежде чем, начать своё шествие – необходимо испытать и уверится в направлении своего шествия, насколько оно соответствует, поставленной для нас Богом цели.

В данной притче слово «стезя», на иврите означает – дорога; колея, след от колёс колесницы.

В то время как во фразе: «обдумай стезю для ноги твоей», глагол «обдумывать» на иврите, означает:

**Обдумывать** – уравнивать стезю, для ноги своей.

Испытать на предмет соответствия, с оригиналом цели.

Наблюдать, за движением Святого Духа, в своём сердце.

Рассматривать или, изучать направление к цели.

Исчислить издержки, для достижения к цели.

Взвесить имеющиеся возможности, для достижения к цели.

Исходя, из имеющегося смысла следует, что обдумывать стезю для ноги своей, на предмет соответствия оригинала цели означает – исчислить издержки, для шествия к цели, чтобы следовать по следу, оставленному от колёс колесницы.

Что на практике означает – заплатить требуемую цену, за право быть учеником Иисуса, чтобы следовать по Его следам к цели, поставленной для нас Богом, дабы достигнуть воскресения Христова, в своём теле, в достоинстве державы жизни.

Следование, по следам, впереди идущего у нас Христа – выстраивает правовые отношения человека с Богом. Процесс, обдумывания стези для ноги своей, хорошо проиллюстрирован, в одной из притч Христа.

Какой царь, идя на войну против другого царя, не сядет и не посоветуется прежде, силен ли он с десятью тысячами противостать идущему на него с двадцатью тысячами?

Иначе, пока тот еще далеко, он пошлет к нему посольство просить о мире. Так всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником (Лк.14:31-33).

В данной притче, взаимоотношение двух царей - это отношения двух суверенных личностей, царствующих над самими собою.

Одна из этих личностей образно представляет Христа, а другая – человека, претендующего на право быть Его учеником.

Исходя из норм Писания ученик – это последователь учения, своего учителя, пользующийся наставлениями своего учителя.

С одной стороны: чтобы быть учеником – человек, в буквальном смысле слова, обязан был оставить всё и последовать за своим учителем, куда бы он ни пошёл.

А, с другой стороны: ученик, получал право – служить своему учителю, что во все времена являлось привилегией.

Если ученик не служит своему учителю, то он и не сможет от него ничему научиться. И практически, быть учеником означало – посвятить себя в добровольное рабство учителю.

В силу таких отношений, между учеником и учителем, возникали и выстраивались очень глубокие, близкие и уникальные взаимоотношения, подобные отношениям между любящим и заботящимся отцом, и между любящим сыном, ревностно, служащим своему отцу и преследующим интересы своего отца.

Поэтому в Писании, ученик часто называет своего учителя отцом, а учитель своего ученика – сыном. В силу этого, ученик ещё при жизни учителя, разделял с ним его судьбу, и часто выступал в роли своего учителя или представлял его интересы.

Когда же учитель умирал, то всё его достоинство, положение и состояние по праву переходило к ученику. А посему, служение учителю, с одной стороны – считалось ценой ученичества, а с другой – принципом и практикой, благодаря которым, ученик достигал положения своего учителя или становился, как учитель.

Интересен тот факт, что Иисус в данной притче, образно предстаёт Царём с двадцатью тысячами, а кандидат на ученичество, царём с десятью тысячами.

Первоначальные отношения между этими двумя царями определяются, как враждебные или, как преследующие, каждый свои собственные цели, и свои собственные интересы.

В силу чего, между ними возникает военный конфликт. Иисус, как Царь, идущий с двадцатью тысячами, претендует на государство, над которым, претендент на право быть Его учеником, выступает против Него, с десятью тысячами.

И тогда, претендент на ученичество, в лице царя, царствующего над десятью тысячами, поразмыслив и взвесив всё за, и против, принимает разумное решение и посылает посольство о мире.

В посольстве о мире, претендент на ученичество, в лице царя, царствующего над десятью тысячами, отказывается от всего, что он имеет, и чем он обладает, и передаёт, как самого себя, так и все свои полномочия царю, с превосходящими силами.

**Это второе условие:** делающее все пути наши твердыми, чтобы дать Богу основание, прямыми сделать наши пути, и шествия шагов наших в мире устроить.

При этом следует учитывать, что Иисус никогда не будет претендовать на то, что Ему не принадлежит по праву.

Ведь претендент, в данной притче, на право быть Его учеником, принял решение следовать за Ним, не изменив своих приоритетов, и его сокровищем продолжало являться то, что было связано с землёй, в силу чего и возник военный конфликт.

Дело в том, что в Писании число «десять», напрямую связано с законом Моисеевым, или с надеждою на свою плоть; в то время как число «двадцать», с благодатью Господа, Иисуса Христа.

Отрешиться от всего, что мы имеем, в пользу быть учеником Господа означает – изменить своё отношение, ко всем вещам, в этой жизни и поставить их на шкале своих приоритетов, по отношению к Царству Бога, на второстепенное место.

Таким образом, нашим посольством, которое будет говорить пред Христом в нашу пользу, будет являться цена ученичества, выраженная в принятии правильной позиции по отношению, к Царству Бога и Его силе.

Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе (Рим.14:17).

Цена ученичества – это искать и принять на условиях Бога, обетования Святого Духа, призванного представлять в нашем возрождённом духе, в нашей душе, и в нашем теле – Царство Бога и Его силу, в достоинстве державы жизни.

**\***На иврите: смысл **шагов правды**, обнаруживает себя в закваске; в семени Царства Небесного, определяющей действие определённого движения, узнаваемого по характеру определённому хода, приращающего нас к Телу Христову.

**Шаг** – это закваска; семя; ход; шествие.

Походка; путь; тропа; рост, увеличение.

Приумножение, приращение.

Мы рассмотрим, в своём естестве характер шагов правды, в закваске Царства Небесного.

Иную притчу сказал Он им: Царство Небесное подобно закваске, которую женщина, взяв, положила в три меры муки, доколе не вскисло все (Мф.13:33).

При этом следует сразу сделать ударение на том, что в данной притче, некой женщиной, которая взяв закваску Царства Небесного, положила её в три меры муки, имеются ввиду – дух, душа, и тело, доколе эти три меры не вскисли.

Другими словами говоря, закваска Царства Небесного, в достоинстве начальствующего учения Христова, была помещена в тесто, замешанное из трёх мер муки.

Если в измерении времени, наше тело, каким либо образом, не будет иметь отношения к закваске Царства Небесного, то это будет говорить о том, что мы приняли иное учение, которое не имеет никакого отношения к учению о Царствии Небесном.

Если вы обратили внимание то, такие слова как «закваска», «семя», «путь», и «тропа», обнаруживают себя друг в друге, так как обладают общими характеристиками, и общей атмосферой.

В Писании, суть этих слов – определяются Словом Божиим, исходящим из уст Бога, через уста посланников Бога.

Ибо все обетования Божии в Нем "да" и в Нем "аминь", - в славу Божию, через нас (2.Кор.1:20).

Образ данной женщины – является собирательным, так как представляет Невесту Агнца, в лице, избранного Богом остатка, во главе человеком, помазанным полномочиями отцовства Бога.

Сама по себе закваска, в зависимости, от её происхождения, может быть, как прообразом царствующего греха, принятого человеком, в формате обольстительного подлога истины;

Так и прообразом Царства Небесного, принятого человеком, в формате двух Божественных инстанций, в достоинстве истины, начальствующего учения Христова, и в достоинстве Личности Святого Духа, открывающего таинство истины в сердце.

Нечем вам хвалиться. Разве не знаете, что малая закваска квасит все тесто? Итак, очистите старую закваску, чтобы быть вам новым тестом, так как вы бесквасны,

Ибо Пасха наша, Христос, заклан за нас. Посему станем праздновать не со старою закваскою, не с закваскою порока и лукавства, но с опресноками чистоты и истины (1.Кор.5:6-8).

Закваска Царства Небесного, противопоставленная закваске порока и лукавства – это Песах, в Лице Христа, закланного за наши грехи, очистившего нас, Кровию Своею, от старой закваски порока и лукавства, чтобы мы могли быть новым тестом, готовым для принятия закваски Царства Небесного.

Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое. Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения, потому что Бог

Во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения.

Итак мы – посланники от имени Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом. Ибо не знавшего греха Он сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом (2.Кор.5:17-21).

В определённом формате, насколько это позволил нам Бог и мера нашей веры, мы с вами, уже рассмотрели четыре доказательства того, что Господь, является нашим Пастырем.

А посему, сразу обратимся к рассматриванию, других четырёх доказательств, которые подтверждают или же, ратифицируют имеющиеся четыре доказательства, когда Святой Дух, проводит нас по долине смертной тени.

Время прохождения по долине смертной тени – это время, совлечения с самого себя одеяний ветхого человека, когда мы почитаем себя мёртвыми для греха, живыми же для Бога, называя несуществующее, как существующее.

**Первый** **результат**, при прохождении по долине смертной тени, призванный служить для нас утверждением, что Господь, является нашим Пастырем, будет состоять в том, что мы – не убоимся зла, потому что с нами идёт Бог.

Что на практике означает, что и во время, совлечения с себя ветхого человека, с делами его Бог, пасёт нас. А, когда Бог пасёт нас, то Он, как Пастырь, пасущий Своих овец, идёт впереди нас.

С одной стороны – Бог, в качестве нашего Пастыря, первым встречается со злом, и принимает на Себя ответственность, чтобы избавлять нас от зла. А, с другой стороны – Бог, показывает нам пример, чтобы мы шли по следам Его.

А входящий дверью есть пастырь овцам. Ему придверник отворяет, и овцы слушаются голоса его, и он зовет своих овец по имени и выводит их. И когда выведет своих овец,

Идет перед ними; а овцы за ним идут, потому что знают голос его. За чужим же не идут, но бегут от него, потому что не знают чужого голоса (Ин.10:2-5).

Образ Придверника, отворяющего дверь, для вхождения в нашу суть доброго Пастыря – это образ Святого Духа, Который входит в наше сердце, в качестве нашего Господа и Господина, чтобы открыть нам тайну нашего устроения в дом Божий.

Отсюда следует, что категория младенцев и душевных людей, не способных отличать добро от зла, и не разумеющих, как отвергать злое и принимать доброе, не имеют в себе Святого Духа, хотя и крещены Святым Духом, со знамением иных языков.

А, следовательно, если эта категория, через наставление в вере, не очистит свою совесть от мёртвых дел, она трансформируется, из овец, в волков, не щадящих стада. Точно так же, как в своё время, херувим осеняющий, трансформировал себя, в сатану.

Испытать же, самого себя на предмет того, что при совлечении с самого себя ветхого человека, мы не боимся зла, потому что Бог, идёт впереди нас, и посредством Своего жезла, пасёт нас – следует по состоянию человека, за которым мы следуем, и который является нашим авторитетом, насколько он соответствует требованиям доброго пастыря.

Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец. А наемник, не пастырь, которому овцы не свои, видит приходящего волка, и оставляет овец, и бежит; и волк расхищает овец, и разгоняет их. А наемник бежит, потому что наемник,

И нерадит об овцах. Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня. Как Отец знает Меня, так и Я знаю Отца; и жизнь Мою полагаю за овец (Ин.10:11-15).

Нам следует не забывать, что мандат отцовства Бога, которым наделён был Иисус, Своим Отцом, по повелению Святого Духа, был передан Им, Своим Апостолам, чтобы они могли пасти Его стадо, и избавлять его от зла. А посему:

Люди, не признающие в своём времени, и в своей среде, авторитета Апостолов Христовых, и избирающие себе учителей, которые могли бы льстить их необрезанному уху – пасутся, не добрым Пастырем, а наемником, который идёт, не впереди их, а за ними, и избавлять их от зла, абсолютно не намерен.

И благословил Иаков Иосифа и сказал: Бог, пред Которым ходили отцы мои Авраам и Исаак, Бог, пасущий меня с тех пор, как я существую, до сего дня, Ангел, избавляющий меня от всякого зла, да благословит отроков сих; да будет на них наречено имя мое и имя отцов моих Авраама и Исаака, и да возрастут они во множество посреди земли (Быт.48:15,16).

Когда мы произносим слово «зло», то обычно, мы не всегда осознаём и отдаём себе отчёт: чем является зло, по своей природной сущности; из какого источника оно исходит; кто является первоисточником зла; кто стоит за ним или, каким образом произошло зло - если Бог, благодаря Своей абсолютной власти и вездесущности, заполнял Собою бесконечность и неисследимость, видимого и невидимого пространства.

И, если добро, за которым стоит Бог, и которое обуславливает сущностную природу Бога – является безначальным и бесконечным или же, не имеет начала и конца.

То зло, за которым стоит, падший херувим, таковым не является, так как зло, в лице диавола, имеет своё начало. В силу чего, быть подобным Богу и добру Бога, никогда быть не сможет.

А, следовательно, и в противостоянии зла с добром, поражение и постыжение зла, в лице падшего херувима, и всех тех, кто последовал за ним, уже заранее предрешено.

Зло, обнаружило своё начало и своё происхождение, когда один из сотворённых Богом Архангелов, в лице херувима осеняющего, помыслил в сердце своём, быть подобным Всевышнему.

Как упал ты с неба, денница, сын зари! разбился о землю, попиравший народы. А говорил в сердце своем: "взойду на небо, выше звезд Божиих вознесу престол мой и сяду на горе в сонме богов, на краю севера; взойду на высоты облачные, буду подобен Всевышнему". Но ты низвержен в ад, в глубины преисподней (Ис.14:12-15). А посему:

Исходя, из этого, и других мест Писания Бог, не причастен к возникновению зла. Возникновение зла – это осмысленный и добровольный выбор денницы, сына зари.

Бог, обладая неисчислимыми разумными возможностями, и будучи по Своей исконной природе суверенным, создал Ангелов, с разумными возможностями, наделёнными суверенностью, выраженной в праве, на выбор послушания или непослушания Его заповедям и постановлениям, регулирующим их отношения, с Самим Собою, и друг с другом.

И, когда Бог, сотворил человека, по Своему образу, и по Своему подобию, то человек, так же, сотворён был Им, с разумными возможностями, и наделён, суверенностью, выраженной в праве, на выбор послушания или непослушания, заповедям и постановлениям Бога, регулирующим отношения с Собою.

А посему, со времён согрешения Адама, в Едемском саду, наша планета земля, и все произрастения земли, а так же, все люди, живущие на ней, включая весь животный наземный и подводный мир, оказались заложниками зла и носителями зла.

А посему – зло, это в-первую очередь, то, что противостоит добру, и является антонимом добра. На иврите слово «зло», это:

**Зло** – зависть; досада; гордыня.

Ненависть; коварство; неверность.

Бунт; восстание; злодеяние; бедствие.

Пагуба; беда; горе; согрешение.

Непослушание; пренебрежение.

Вредный; ничтожный; негодный.

Лукавый; противящийся истине.

Олицетворение и атмосфера преисподней.

И, если добро – это программа Всевышнего, программным устройством которого – является Всевышний.

Зло – это программа падшего херувима, программным устройством которого является, сам падший херувим.

Чтобы эти взаимоисключающие, и противоборствующие друг с другом программы, могли проявить и выразить себя – необходимо программное устройство, в лице ангелов или людей.

Быть программным устройством, как Всевышнего, так и падшего херувима, это от начала и до конца, суверенный выбор человека

При этом будем помнить, что злом в Писании, определяется всякая мысль, слово, и дело, источником которого, не является Бог. В то время как добром в Писании, определяется всякая мысль, слово, и дело, источником которого – является Бог!

А посему, если мы, не были научены, как следует питаться молоком и мёдом, содержащимся в семени благовествуемого нам слова истины человеком, обладающим полномочиями отцовства Бога – у нас не будет никакой возможности разуметь, как отвергать худое, и как избирать доброе.

Он будет питаться молоком и медом, доколе не будет разуметь отвергать худое и избирать доброе (Ис.7:15).

Другими словами говоря, чтобы разуметь, как отвергать худое, и как избирать доброе то, во-первых – необходимо, совлечь с себя ветхого человека, с делами его, как написано:

Отложив всякую злобу и всякое коварство, и лицемерие, и зависть, и всякое злословие, как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение; ибо вы вкусили, что благ Господь.

Приступая к Нему, камню живому, человеками отверженному, но Богом избранному, драгоценному, и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом (1.Пет.2:1-5).

Учитывая, что корень всякого зла, определяется – сребролюбием или, зависимостью от денег. В то время как корень всякого добра, определяется властью над деньгами.

А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям (1.Тим.6:9-10).

Желание обогащаться и желание познавать Бога – это два взаимоисключающие друг друга желания и проявления, которые несовместимы в одном теле. Мы становимся заложниками того желания, на котором мы останавливаем наш выбор.

А посему – Бог, может защищать нас от зла, только в одном случае, когда наш выбор падает, на познание Бога. Я приведу семь составляющих, дающих Богу основание, защищать нас от зла, хотя их и гораздо больше.

**1.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо воспитать в себе нрав не сребролюбивый.

Имейте нрав не сребролюбивый, довольствуясь тем, что есть. Ибо Сам сказал: не оставлю тебя и не покину тебя, так что мы смело говорим: Господь мне Помощник, и не убоюсь: что сделает мне человек? (Евр.13:5,6).

Роль Бога, как нашего Помощника, состоит в том – если мы выполняем свою роль, которая состоит в том, чтобы довольствоваться тем, что Бог позволил нам иметь, Он получает основание усыновить наше тело, искуплением Христовым.

**2.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо воззвать к Нему о помощи.

Враги мои обращаются назад, когда я взываю к Тебе, из этого я узнаю, что Бог за меня. В Боге восхвалю я слово Его, в Господе восхвалю слово Его. На Бога уповаю, не боюсь; что сделает мне человек? (Пс.55:10-12).

До тех пор, пока мы, с благодарением, не исповедуем пред Богом свою нужду, у Бога не будет основания, вступиться за нас.

Взывая о помощи к Богу, в противостоянии с нашими врагами, во главе которых стоит, демонический князь Мамона – Бог, как наш Помощник, получает основание, встать за нас, против наших врагов. Кстати, на иврите слово «помощник» - это:

Стоять за него.

Стоять с ним.

Стоять против него.

Если, мы делаем выбор, в пользу познания Бога, путём послушания своей веры, Вере Божией, в благовествуемом слове Его посланника – Бог, как Помощник, становится с нами, и за нас.

Если же, мы делаем выбор, в пользу обогащения, которое является корнем всякого зла – Бог, становится против нас.

**3.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо не бояться и не страшиться поношения от людей.

Послушайте Меня, знающие правду, народ, у которого в сердце закон Мой! Не бойтесь поношения от людей, и злословия их не страшитесь. Ибо, как одежду, съест их моль и, как волну, съест их червь; а правда Моя пребудет вовек, и спасение Мое - в роды родов (Ис.51:7,8).

В данном случае, речь идёт не о людях сего мира, а о людях в среде народа Божьего, которые в силу своей зависти, прикрытой ревностью по Боге, поносят и злословят нас.

Не бояться и не страшиться поношения от таких людей, можно только в одном случае, когда мы боимся Бога. Наличие страха Господня в нашем сердце, определяет Законодательство Бога, запечатлённое на скрижалях его сердца.

Страх Господень в нашем сердце, даёт Богу основание, обратить слова наших врагов в моль и в червь, которая съест их надуманную ими праведность, которая являлась их одеянием.

В то время как правда, в достоинстве страха Господня в нашем сердце – пребудет вовек, и спасёт нас, и наш дом.

**4.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо не бояться того, чего боятся душевные люди, а чтить свято Господа, Он – страх наш, и Он – трепет наш!

Враждуйте, народы, но трепещите, и внимайте, все отдаленные земли! Вооружайтесь, но трепещите; вооружайтесь, но трепещите! Замышляйте замыслы, но они рушатся; говорите слово, но оно не состоится: ибо с нами Бог!

Ибо так говорил мне Господь, держа на мне крепкую руку и внушая мне не ходить путем сего народа, и сказал:

"Не называйте заговором всего того, что народ сей называет заговором; и не бойтесь того, чего он боится, и не страшитесь. Господа Саваофа – Его чтите свято, и Он – страх ваш, и Он – трепет ваш! (Ис.8:9-13).

Следует вновь обратить внимание, что речь опять идёт, не о людях мира сего, а о людях, в среде собрания святых, которые больше бояться всевозможных пугающих пророчеств о бедствиях, и всевозможных заговоров, рыцарей Мальтийского ордена; масонов и иллюминатов, приготавливающих почву для мирового порядка и явления антихриста, нежели Бога.

Чтить Бога свято означает – приносить в дом хранилища, которым является – дом молитвы, десятины и приношения, преследуя при этом цель, познания Бога, в откровениях Его воли, об усыновлении нашего тела, искуплением Христовым, приготавливающим нас, к сретенью с Господом на облаках.

**5.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо, не воздавать злом за зло, и удерживать язык свой от зла и уста свои от лукавых речей.

Не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство; напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение. Ибо, кто любит жизнь и хочет видеть добрые дни, тот удерживай язык свой от зла

И уста свои от лукавых речей; уклоняйся от зла и делай добро; ищи мира и стремись к нему, потому что очи Господа обращены к праведным и уши Его к молитве их, но лице Господне против делающих зло, чтобы истребить их с земли.

И кто сделает вам зло, если вы будете ревнителями доброго? Но если и страдаете за правду, то вы блаженны; а страха их не бойтесь и не смущайтесь (1.Пет.3:9-14).

И вновь, речь опять идёт, не о людях мира сего, а о людях, в среде собрания святых, которые, не удерживают язык свой от зла и уста свои от лукавых речей; не уклоняются от зла, и не делают добро; не ищут мира, и не стремятся к нему.

**6.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо, не бояться убивающих тело и потом не могущих ничего более сделать; но бояться Того, Кто, по убиении, может ввергнуть в геенну: ей, говорю вам, Того бойтесь.

Говорю же вам, друзьям Моим: не бойтесь убивающих тело и потом не могущих ничего более сделать; но скажу вам, кого бояться: бойтесь того, Кто, по убиении, может ввергнуть в геенну: ей, говорю вам, Того бойтесь. Не пять ли малых птиц продаются за два ассария? и ни одна из них не забыта у Бога.

А у вас и волосы на голове все сочтены. Итак не бойтесь: вы дороже многих малых птиц. Сказываю же вам: всякого, кто исповедает Меня пред человеками, и Сын Человеческий исповедает пред Ангелами Божиими; а кто отвергнется Меня пред человеками, тот отвержен будет пред Ангелами Божиими (Лк.12:4-9).

Чтобы не бояться людей, убивающих тело, за верность исповедуемого нами упования на Бога – необходимо бояться Бога, Который по убиении, может ввергнуть в геену, за отсутствие в своём сердце, страха Господня.

**7.** Чтобы дать Богу основание, защищать нас от зла – необходимо радоваться и веселиться о том: Кем для нас является Бог, во Христе Иисусе; что сделал для нас Бог во Христе Иисусе; и кем мы являемся для Бога во Христе Иисусе.

И вы, чада Сиона, радуйтесь и веселитесь о Господе Боге вашем; ибо Он даст вам дождь в меру и будет ниспосылать вам дождь, дождь ранний и поздний, как прежде.

И наполнятся гумна хлебом, и переполнятся подточилия виноградным соком и елеем. И воздам вам за те годы, которые пожирали саранча, черви, жуки и гусеница, великое войско Мое, которое послал Я на вас. И до сытости будете есть

И насыщаться и славить имя Господа Бога вашего, Который дивное соделал с вами, и не посрамится народ Мой во веки. И узнаете, что Я посреди Израиля, и Я – Господь Бог ваш, и нет другого, и Мой народ не посрамится вовеки (Иоил.2:23-27).

В данном пророческом повелении, обращённым в заповедь, адресованную, исключительно к чадам Сиона, речь идёт, не о земной радости, с постоянным привкусом горечи смерти.

А, о такой неземной радости, которая могла бы являться плодом нашего духа, взращенного в доброй почве нашего сердца, от благовествуемого семени слова, о Царствии Небесном.

Как написано: И при смехе иногда болит сердце, и концом радости бывает печаль (Прит.14:13).

Плод такой неземной радости, призван обнаруживать себя, не в каком-то приподнятом настроении, а в некой дисциплине ума и сердца, которая могла бы обнаруживать себя, в любви к правде, и в ненависти к беззаконию, в которой наша эмоциональная сфера, могла бы быть поставленной в зависимость, от исполнения дисциплины заповеди Господней.

Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих (Пс.44:8; Евр.1:9).

Отсутствие в сердце неземной радости, в плоде нашего духа, которая могла бы выражаться в действиях любви к правде, и ненависти к беззаконию – не может дать Богу основание, посылать нам дождь, в меру, дождь ранний и поздний.

А, следовательно, не может дать Богу основание, защитить нас от зла, пребывающего в нашем теле, в лице ветхого человека, с делами его, за которым стоят организованные силы тьмы.