Tuesday July 23 2019

**Проведение священного собрания**

**3Ин.9-11: «Я писал церкви; но любящий первенствовать у них Диотреф не принимает нас. 10 Посему, если я приду, то напомню о делах, которые он делает, понося нас злыми словами, и не довольствуясь тем, и сам не принимает братьев, и запрещает желающим, и изгоняет из церкви. 11 Возлюбленный! не подражай злу, но добру. Кто делает добро, тот от Бога; а делающий зло не видел Бога».**

**1Кор.3:1-8: «И я не мог говорить с вами, братия, как с духовными, но как с плотскими, как с младенцами во Христе. 2 Я питал вас молоком, а не [твёрдою] пищею, ибо вы были ещё не в силах, да и теперь не в силах, 3, потому что вы ещё плотские. Ибо если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы? и не по человеческому ли [обычаю] поступаете? 4, ибо когда один говорит: "я Павлов", а другой: "я Аполлосов", то не плотские ли вы? 5 Кто Павел? кто Аполлос? Они только служители, через которых вы уверовали, и притом поскольку каждому дал Господь. 6 Я насадил, Аполлос поливал, но возрастил Бог; 7 посему и насаждающий, и поливающий есть ничто, а [всё] Бог возращающий. 8 Насаждающий же и поливающий суть одно; но каждый получит свою награду по своему труду»***.*

**Проведение священного собрания**, в котором мы представляем себя Богу, в образе живой жертвы –это свидетельство о нашей принадлежности к великой Субботе, во время которой, не следовало делать никакой работы.

Ранее, мы уже слышали, что священное собрание, во время которого необходимо было приносить два кислых хлеба, в комплексе возлияний и, разного рода жертвоприношений – указывало на нашу причастность, к суверенным границам Царства Небесного, обусловленных Телом Христовым.

Определение требований, в причастности к священному собранию, которое является Телом Иисуса Христа или же, невестой Агнца, отражено во многих местах Писания и, особенно в послании Апостола Павла к Римлянам:

**Рим.12:3-21: «По данной мне благодати, всякому из вас говорю: не думайте о себе более, нежели должно думать; но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил. Ибо, как в одном теле у нас много членов, но не у всех членов одно и то же дело,** т**ак мы, многие, составляем одно тело во Христе, а порознь один для другого члены. И как, по данной нам благодати, имеем различные дарования, то, имеешь ли пророчество, пророчествуй по мере веры; имеешь ли служение, пребывай в служении;** у**читель ли, – в учении; увещатель ли, увещевай; раздаватель ли, раздавай в простоте; начальник ли, начальствуй с усердием; благотворитель ли, благотвори с радушием.** **Любовь да будет непритворна; отвращайтесь зла, прилепляйтесь к добру; будьте братолюбивы друг к другу с нежностью; в почтительности друг друга предупреждайте; в усердии не ослабевайте; духом пламенейте; Господу служите; утешайтесь надеждою; в скорби будьте терпеливы, в молитве постоянны; в нуждах святых принимайте участие; ревнуйте о странноприимстве. Благословляйте гонителей ваших; благословляйте, а не проклинайте. Радуйтесь с радующимися и плачьте с плачущими. Будьте единомысленны между собою; не высокомудрствуйте, но последуйте смиренным; не мечтайте о себе; никому не воздавайте злом за зло, но пекитесь о добром перед всеми человеками. Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми. Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь.** **Итак, если враг твой голоден, накорми его; если жаждет, напой его: ибо, делая сие, ты соберёшь ему на голову горящие уголья. Не будь побеждён злом, но побеждай зло добром».**

То есть в этом, довольно пространном изречении представлен, как порядок проведения священного собрания, так и требования, делающие нас причастниками Тела Христова.

При исполнении этих требований – мы получаем возможность, привязать себя к Святому Духу, а, Святой Дух – получает возможность, стать Господом и Господином нашей жизни.

Исполнение имеющихся требований – это признаки, являющиеся доказательством, имеющихся у нас плодов воскресения, которыми мы призваны облекать себя, чтобы отвечать требованиям совершенства, присущего нашему Небесному Отцу.

При этом будем помнить, что представленные требования, находятся по отношению друг ко другу в чудном равновесии, подтверждающим истинность друг друга.

А посему, либо у нас есть равновесие всех характеристик, либо у нас их нет, и мы, обманываем самих себя.

Нарушение или не исполнение этих требований, не позволит Святому Духу, стать Господом и Господином нашей жизни.

В силу чего, наши имена, навсегда будут изглажены из Книги вечной жизни, хотя, в своё время, они и были вписаны в Неё.

Если вы были внимательны, то в этих требованиях отсутствует повеление, о так называемой «Евангелизации», которая множеством званных ко спасению, воспринимается некой панацеей, выраженной, в гарантии их спасения.

Итак, чтобы стать причастниками священного собрания и, таким образом, передать своё естество во власть Святого Духа, чтобы водиться Святым Духом, нам необходимо обратиться к начальному требованию:

**1.** Это **– не думать о себе более**, нежели должно думать; но думать скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил.

**Думать скромно, по мере веры** – это по данной нам благодати, выраженной в различных дарованиях, служить ими друг другу по мере веры или, по мере наших возможностей.

Например: если мы, имеем пророчество, пророчествовать по мере веры; если имеем служение, пребывать в служении.

**Пророчество** – это познание дисциплин веры, запечатлённых в нашем сердце Святым Духом, которые мы получили, через наставление в вере, в предсказаниях, научениях и увещеваниях.

**2.Пет.1:19-21: «И притом мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в тёмном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших, зная прежде всего то, что никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою. Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым».**

Исходя из имеющейся констатации пророк – это человек, помазанный Богом, передавать Его откровения и, Его волю, избранному Им остатку.

В то время как пророчество – это информация выраженная, в назидании, увещании и утешении, полученная нами, через наставление в вере.

А посему, пророк – это всегда пророчествующий, а, пророчествующий – это, не всегда пророк: **1. Кор.14:3: «Кто пророчествует, тот говорит людям в назидание, увещание и утешение».**

Учитывая, что пророчество – это информация, полученная нами, через наставление в вере следует, что степень или уровень такой информации, будет зависеть, от нашего духовного роста: **Рим.12:6: «И как, по данной нам благодати, имеем различные дарования, то, имеешь ли пророчество, пророчествуй по мере веры».**

Мера веры, принятая нами в формате пророчества, не устанавливается Богом – это выбор и прерогатива человека, связанная с его решением, платить требуемую цену посвящения, уровень которой будет зависеть, от уровня нашего освящения: **Ин.3:34: «Ибо Тот, Которого послал Бог, говорит слова Божии; ибо не мерою даёт Бог Духа».**

Если мы, не способны отличать пророчествующих, от пророков – Святой Дух никогда не сможет быть Господом и Господином нашей жизни.

**Деян.21:8-9: «А на другой день Павел и мы, бывшие с ним, выйдя, пришли в Кесарию и, войдя в дом Филиппа благовестника, одного из семи [диаконов], остались у него. 9 У него были четыре дочери девицы, пророчествующие»*.***

Далее, следует условие – пребывать в служении.

**Служение** – это дарование, выраженное в посвящении – служить друг другу, каким-либо даром или, какими-либо возможностями и способностями:

**1.Кор.16:15-16: «Прошу вас, братия вы знаете семейство Стефаново, что оно есть начаток Ахаии и что они посвятили себя на служение святым, будьте и вы почтительны к таковым и ко всякому содействующему и трудящемуся».**

Пребывание в служении святым, по мере нашего посвящения – это, на самом деле – пребывание в служении Богу.

**Мф.25:37-40: «Тогда праведники скажут Ему в ответ: Господи! когда мы видели Тебя алчущим, и накормили? или жаждущим, и напоили? когда мы видели Тебя странником, и приняли? или нагим, и одели?**

**Когда мы видели Тебя больным, или в темнице, и пришли к Тебе? И Царь скажет им в ответ: истинно говорю вам: так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне».**

Род многоразличного служения, зависит от того рода дарования, которое мы получаем от Бога, а, не которое выбирает наша собственная плоть, чтобы заполучить спасение:

**1.Тим.1:12-14: «Благодарю давшего мне силу, Христа Иисуса, Господа нашего, что Он признал меня верным, определив на служение, меня, который прежде был хулитель и гонитель и обидчик, но помилован потому, что так поступал по неведению, в неверии; благодать же Господа нашего Иисуса Христа открылась во мне обильно с верою и любовью во Христе Иисусе».**

Если мы сами выбрали себе род служения, который не одобрен был человеком, которого поставил над нами Бог – мы не имеем причастности, к проведению священного собрания.

В силу чего мы не сможем принять Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни.

**Если** мы наделены дарованием учителя, пребывай – в учении; если наделены дарованием увещателя – увещевай.

**Учитель** – это определённое достоинство во Христе Иисусе, которое выражено, в такой способности и, в таком даровании, которым Святой Дух, помазует в Церкви, только начальствующих:

**Иак.3:1-2: «Братия мои! не многие делайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся большему осуждению, ибо все мы много согрешаем. Кто не согрешает в слове, тот человек совершенный, могущий обуздать и всё тело».**

Практически, Иаков говорит о том, чтобы святые, не делали сами себя учителями, и тем самым, не являли бы своей гордыни и надменности пред Богом. Потому, что эта функция, принадлежит, исключительно Святому Духу.

**Учитель** – это такое достоинство и, такое дарование, которым наделяются, только две категории людей в Церкви, обладающих мудрым сердцем.

Первая категория, в достоинстве отцов Церкви, которая обладает дарованием и помазующей способностью, проникать в мысли Святого Духа и принимать Его откровения, в семени слова и передавать его церкви.

Вторая категория, обладает уникальным помазанием, в точности передавать, то пророческое слово, которое они получают, через наставление в вере, от человека, поставленного Богом, пасти и назидать Церковь Христову:

**Деян.13:1: «В Антиохии, в тамошней церкви были некоторые пророки и учители: Варнава, и Симеон, называемый Нигер, и Луций Киринеянин, и Манаил, совоспитанник Ирода четвертовластника, и Савл».**

**1.Кор.3:6-10: «Я насадил, Аполлос поливал, но возрастил Бог; посему и насаждающий, и поливающий есть ничто, а всё Бог возращающий. Насаждающий же и поливающий суть одно; но каждый получит свою награду по своему труду. Ибо мы со работники у Бога, а вы Божия нива, Божие строение. Я, по данной мне от Бога благодати, как мудрый строитель, положил основание, а другой строит на нём; но каждый смотри, как строит».**

**Прит.22:19-21: «Чтобы упование твоё было на Господа, я учу тебя и сегодня, и ты помни. Не писал ли я тебе трижды в советах и наставлении, чтобы научить тебя точным словам истины, дабы ты мог передавать слова истины посылающим тебя»?**

Если мы, отказываемся отличать род помазания насаждающего, от рода помазания поливающего – мы не имеем причастности, к проведению священного собрания, в силу чего мы не сможем принять Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни.

**Увещатель** – это дарование, выраженное в способности, приводить доказательства и, давать надежду или моральную поддержку человеку, в час печали, скорби, утраты или болезни.

**Увещевать** – это убеждать, утешать, уговаривать, ободрять и, наставлять в вере.

Практически, увещание – это одна из форм пророчества, объединённого с формой учительства, в которой человек говорит от имени Бога.

В силу чего, подвергает себя большой опасности, а иногда и, смертельной:

**2.Пар.24:19-21: «И он посылал к ним пророков для обращения их к Господу, и они увещевали их, но те не слушали. И Дух Божий облёк Захарию, сына Иодая священника, и он стал на возвышении пред народом и сказал им: так говорит Господь: для чего вы преступаете повеления Господни? не будет успеха вам; и как вы оставили Господа, то и Он оставит вас. И сговорились против него, и побили его камнями, по приказанию царя, на дворе дома Господня».**

**Увещание**, в котором отсутствует определение святости Божией, в границах заповедей Господних – не может являться легитимным и, не имеет права, называться увещанием:

**Деян.2:38-40: «Пётр же сказал им: покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святаго Духа. Ибо вам принадлежит обетование и детям вашим и всем дальним, кого ни призовет Господь Бог наш. И другими многими словами он свидетельствовал и увещевал, говоря: спасайтесь от рода сего развращенного».**

**Увещание**, предлагаемое вне границ, очерченных заповедями Бога – это нечестие, в котором благодать Бога, обращается в распутство.

А, такие увещатели, сами наследуют погибель и, увлекут в погибель тех, кто попадёт в сети их увещания:

**Иуд.1:3-6: «Возлюбленные! имея всё усердие писать вам об общем спасении, я почёл за нужное написать вам увещание – подвизаться за веру, однажды преданную святым. Ибо вкрались некоторые люди, издревле предназначенные к сему осуждению, нечестивые, обращающие благодать Бога нашего в повод к распутству и отвергающиеся единого Владыки Бога и Господа нашего Иисуса Христа. Я хочу напомнить вам, уже знающим это, что Господь, избавив народ из земли Египетской, потом не веровавших погубил, и ангелов, не сохранивших своего достоинства, но оставивших своё жилище, соблюдает в вечных узах, под мраком, на суд великого дня».**

Практически, увещевание – это проявление одной из форм, апостольского служения, однако Апостол Павел, говорит о таком формате увещевания, который призван является состоянием сердца тех святых, которые действуют, под воздействием духа того человека, которого Бог поставил пасти Свою Церковь.

А посему, апостол – это всегда увещеватель, водимый Духом Божиим или же, человек, принявший Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни, а увещеватель – это, не всегда апостол.

Если мы, не действуем в духе, человека, поставленного над нами Богом – наше увещание, будет квалифицировано, как дело плоти.

И тогда, мы не сможет иметь причастности, к проведению священного собрания, в силу чего мы не сможем принять Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни.

Далее, если, мы наделены дарованием **раздавателя** – то мы должны раздавать в простоте; если дарованием начальника – начальствовать с усердием; если благотворителя – благотворить с радушием.

**Раздаватель** – это дарование, призванное протекать, в исполнении Святого Духа и мудрости, чтобы в простоте разделять ближним блага, которые нам доверены Апостолами.

**Простота** – это прямота, искренность, безыскусственность, честность, прямодушие, щедрость, радушие.

Это – сердечное, ласковое отношение, соединенное с гостеприимством и готовностью, помочь или оказать услугу:

**Деян.6:1-10: «В эти дни, когда умножились ученики, произошёл у Эллинистов ропот на Евреев за то, что вдовицы их пренебрегаемы были в ежедневном раздаянии потребностей. Тогда двенадцать Апостолов, созвав множество учеников, сказали: нехорошо нам, оставив слово Божие, пещись о столах. Итак, братия, выберите из среды себя семь человек изведанных, исполненных Святаго Духа и мудрости; их поставим на эту службу, а мы постоянно пребудем в молитве и служении слова. И угодно было это предложение всему собранию; и избрали Стефана, мужа, исполненного веры и Духа Святаго, и Филиппа, и Прохора, и Никанора, и Тимона, и Пармена, и Николая Антиохийца, обращённого из язычников; их поставили перед Апостолами, и сии, помолившись, возложили на них руки.** **И слово Божие росло, и число учеников весьма умножалось в Иерусалиме; и из священников очень многие покорились вере.** **А Стефан, исполненный веры и силы, совершал великие   чудеса и знамения в народе. Некоторые из так называемой синагоги Либертинцев и Киринейцев и Александрийцев и некоторые из Киликии и Асии вступили в спор со Стефаном; но не могли противостоять мудрости и Духу, Которым он говорил».**

Практически, исходя, из этого места Писания следует, что раздаватель – это человек, водимый Духом Божиим или же, человек, принявший Святого Духа, как Господина своей жизни.

А, святые – действующие в духе человека, поставленного Апостолами раздавать определённого рода помощь, так же, облекаются способностью раздавать.

Однако, как одна категория, так и другая, получает своё служение и способность в Теле Христовом, от Святого Духа.

Таким образом, если человек, отказывается от своего дарования раздавать, в духе человека, поставленного Апостолами – он не имеет причастности, к проведению священного собрания.

В силу чего он не сможет принять Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни.

**Переходя** к определению **служения начальника**, мы имеем постановление – начальствовать с усердием.

Слово **«усердие»**, переведённое с греческого языка – это ревность, старание, забота и, поспешность, а посему: **Начальник** – это человек, поставленный Богом, во главе какого-либо служения, чтобы управлять, заботиться и быть прилежным, за вверенные ему правомочия, в границах его ответственности.

Начальствовать – это отвечать перед Богом, за те сферы, которые находятся под нашей ответственностью и, в-первую очередь, за своё собственное естество.

При этом следует определиться, что человек, поставленный Богом начальствовать в Церкви Божией – эта функция принадлежащая, в-первую очередь, Апостолам.

И, во-вторую очередь тем, кто избран ими, быть их помощниками, в каком-либо роде служения:

**Лк.22:25-27: «Он же сказал им: цари господствуют над народами, и владеющие ими благодетелями называются, а вы не так: но кто из вас больше, будь как меньший, и начальствующий – как служащий. Ибо кто больше: возлежащий, или служащий? не возлежащий ли? А Я посреди вас, как служащий».**

Если мы не начальствуем над сферами, за которые мы несём ответственность пред Богом, в соответствии требований, установленным в Писании – мы не имеем причастности, к проведению священного собрания, в силу чего мы не сможем принять Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни.

**Переходя** к определению служения благотворителя, мы имеем постановление – **благотворить с радушием**.

А посему: **Благотворитель** – это, так же, особое дарование, в котором человек, способен благотворить или же, являть и передавать окружающим благодать Божию, которая в данном случае, выражает себя, в сочувствии, в сострадании и помиловании.

На практике, благотворительность – это одна из форм добродетели, в которой человек показывает свою веру в Бога людям, в поступках сочувствия, сострадания и милосердия:

**Прит.19:22: «Радость человеку – благотворительность его, и бедный человек лучше, нежели лживый».**

Если благо, которое совершает человек, не приносит ему радости – его благотворительность, находится под сомнением.

А, в данном случае – называется «лживой».

Истинность нашей благотворительности, подтверждается, когда мы благотворим ненавидящим нас и, исполняемся от такой возможности, радостью, которая является результатом победы, в которой мы пленяем ненавидящих нас людей:

**Мф.5:44-48: «А Я говорю вам: благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Ибо если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники? Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный».**

Подводя итог, имеющейся составляющей следует, если мы, не будем благотворить ненавидящим нас – мы не сможем иметь причастности, к проведению священного собрания.

В силу чего, Святой Дух, Которого мы приняли в крещении со знамением иных языков, никогда не сможет стать Господином нашей жизни.

*Продолжение следует…*