*Сопровождение к десятинам****: 06.30.19 Воскресение 12:00 рм***

И обрежет Господь Бог твой сердце твое и сердце потомства твоего, чтобы ты любил Господа Бога твоего от всего сердца твоего и от всей души твоей, дабы жить тебе;

Тогда Господь Бог твой все проклятия сии обратит на врагов твоих и ненавидящих тебя, которые гнали тебя, а ты обратишься, и будешь слушать гласа Господа и исполнять все заповеди Его, которые заповедую тебе сегодня;

С избытком даст тебе Господь Бог твой успех во всяком деле рук твоих, в плоде чрева твоего, в плоде скота твоего, в плоде земли твоей; ибо снова радоваться будет Господь о тебе, благодетельствуя тебе, как Он радовался об отцах твоих (Вт.30:6-9).

В данном месте Писания, избыток успеха во всяком деле наших рук, поставлен в прямую зависимость, от выполнения совместного условия с нашими потомками, выраженными в обрезании сердца.

Для получения успеха в деле своих рук, мы поставлены в зависимость от наших потомков.

Потомки – это плод нашего черева, свидетельствующего о нашей способности – быть оплодотворяемыми семенем Слова истины.

Под потомками, в предмете плода нашего чрева – подразумевается жатва того семени, которое мы посеяли на своём поле.

Суть обрезания нашего сердца, состоит в том – чтобы мы могли умереть для мира; для дома своего отца; и для растлевающих вожделений своей души.

Бог, не может радоваться о нас, когда мы связаны проклятием нищеты, но Он также и не собирается благотворить нам, пока наше сердце не будет обрезано так, как в своё время, было обрезано сердце наших потомков: Авраама, Исаака, и Иакова.

Обрезание нашего сердца это процесс, который происходит, когда мы начинаем служить одному Богу или, надеяться и поклоняться одному Господину, как написано:

Никакой слуга не может служить двум господам, ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить, или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне */ богатству* / (Лк.16:13).

**С одной стороны –** обрезание сердца наших потомков, в предмете нашего плода, происходит, когда наш первый прибыток или заработок, посвящается Богу.

**А, с другой стороны** – когда с каждого прибытка, вначале или в первую очередь, отделяются десятины и приношения Богу.

Когда придете в землю, которую Я даю вам, и будете жать на ней жатву, то принесите первый сноп жатвы вашей к священнику; он вознесет этот сноп пред Господом, чтобы вам приобрести благоволение (Лев.23:10-11).

Часто, именно нарушение этого принципа, лишает Бога возможности соработать с нами в деле наших рук.

Когда мы отделяем десятины, после вычета и уплаты налогов, она перестаёт быть начатком.

А, следовательно, и перестаёт быть десятиной, так как в данном случае, начатком становятся налоги.

Следующий момент, на который следует обратить внимание – это земля, в которую мы призваны сеять, чтобы первый сноп своей жатвы, приносить Господу.

Бог не устанавливал, чтобы Израильтяне приносили начатки или десятины с тех посевов, которые они сеяли в земле Египетской, а только с тех, которые они будут сеять в земле Ханаанской.

В нашем случае, как под Ханаанской землей, так и под землёй Египетской подразумевается участие нашего тела к работе.

Если мы делаем нашу работу, не от души, мы производим посев в землю Египетскую. Если же мы делаем нашу работу от души, как для Господа, то мы производим посев в землю Ханаанскую.

И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу (Кол.3:23-24).

***06.30.19 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

Эта обетованная заповедь – является наследием святых всех времён и поколений, и адресована эта заповедь Христом, сугубо Своим ученикам. А посему, люди, не признающие над собою власти человека, посланного Богом, к наследию этой заповеди, никакого отношения не имеют, и не могут иметь.

В связи, c исполнением этой повелевающей заповеди, мы остановились на назначении праведности Божией в сердце человека: Какие цели, призвана преследовать праведность Божия, пребывающая в нашем сердце? А, частности на том, что:

**\*\*Назначение праведности Божией в нашем сердце**, принятой нами, в разбитых скрижалях завета, в которых мы – законом, умерли для закона, чтобы жить для Умершего и Воскресшего,

Чтобы, таким образом, получить утверждение своего спасения, в новых скрижалях завета, в формате закона Духа жизни, чтобы дать Богу основание, не прежним законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он это даровал Аврааму и семени его.

Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).

Мы отметили, что **праведность веры** – определяется по послушанию нашей веры, Вере Божией, представленной в благовествуемом слове, посланников Бога, во главе с человеком, представляющим для нас отцовство Бога.

А посему, обетование мира Божьего, даётся только тем людям, которые облекли себя в достоинство учеников, что позволило им, повиноваться порядку Бога, в соответствии которого Он, посылает нам Своё слово, через уста посланников Бога.

Таким образом, завет мира в сердце человека – это результат послушания его веры, Вере Божией, в словах посланников Бога.

В определённом формате, мы уже рассмотрели шесть признаков, по которым нам следует судить и испытывать, что мы являемся сынами мира, а следовательно, и сынами Божьими. И, остановились, на рассматривании седьмого признака.

**7. Признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по способности облечения своей сущности, в святую или же, в избирательную любовь Бога.

Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства. И да владычествует в сердцах ваших **мир Божий**, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны (Кол.3:14,15). Мы отметили, что:

Исходя, из данного изречения – владычество мира Божьего в наших сердцах, возможно только при одном условии, если избирательная любовь Бога, будет пребывать в наших сердцах, и мы будем облечены, в избирательную любовь Бога.

В избирательной любви Бога, которая является атмосферой мира Божьего, сокрыты благие, вечные, и непостижимые, для нашего разумения, цели и дела Бога, призванные выстраивать, уникальные и мирные отношения Бога, со Своими детьми.

Характер избирательной любви Бога, представлен Духом Святым в Писании, через благовествуемое слово, Апостолов и пророков в свете семи неземных достоинств:

Это – добродетель.

Рассудительность.

Воздержание.

Терпение.

Благочестие.

Братолюбие.

Любовь. (2.Пет.1:2-8).

**1.** Каждое из семи достоинств, плода добродетели, растворено друг в друге, и содержит в себе характеристики всех других достоинств. В силу чего, они проистекают друг из друга, дополняют друг друга, усиливают друг друга, и подтверждают истинность друг друга.

**2.** Данные достоинства, в семи характеристиках – призваны являться в нашем сердце, нравственными совершенствами и эталонами, присущими естеству Богу.

**3.** Данные достоинства являются, великими и драгоценными обетованиями, дарованными нам через Христа, и во Христе.

**4.** Данные достоинства, представленные в семи характеристиках – являются нетленным сокровищем и неисследимым богатством Христовым, которым мы призваны обогатиться.

**5.** Войти в наследование данных достоинств, в свете семи неземных характеристик – мы можем только через принятие Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни.

**6.** Средства, которые мы призваны задействовать для принятия Святого Духа, как Господа и Господина своей жизни – это послушание нашей веры Вере Божией.

**7.** Через наследование этих великих и драгоценных обетований, в плоде своего духа – мы делаемся причастниками Божеского естества. В силу чего, исповедание веры нашего сердца, становится равносильно Словам, исходящим из Уст Бога.

Ибо, избирательная любовь Бога, выраженная в семи неземных достоинствах и характеристиках – ничего общего не имеет, и не может иметь, с природой толерантной человеческой любви, исполненной эгоизма, порока, корысти и непостоянства.

В силу этого, именно сила избирательной любви Бога, в формате семи неземных достоинств – призвана разрушить державу смерти в нашем теле, и на её месте, воцарить воскресение Христово в наших телах, и облечь наши тела в воскресение Христово, в лице нашего нового человека.

Совокупность совершенств, избирательной любви Божией, по отношению, к семи достоинствам добродетели – безусловна.

И, в отличие от толерантной, и эгоистической любви человека, безусловность, избирательной любви Бога, в семи достоинствах добродетели отличается тем, что она наделена палящей ревностью Бога, Его всеведением, и Его абсолютной мудростью, которую никоим образом, невозможно использовать в порочных, корыстных и эгоистических целях человека.

В то время как толерантную любовь человека к человеку, весьма удобно, использовать, в корыстных и эгоистических целях. Вот, как на страницах Писания, определяется крепость любви Бога.

Положи меня, как печать, на сердце твое, как перстень, на руку твою: ибо крепка, как смерть, любовь; люта, как преисподняя, ревность; стрелы ее – стрелы огненные;

Она пламень весьма сильный. Большие воды не могут потушить любви, и реки не зальют ее. Если бы кто давал все богатство дома своего за любовь, то он был бы, отвергнут с презреньем (Песн.8:6,7).

Степень силы любви Божией – определяется и познаётся по степени силы ненависти Божией ко злу и злодеям, творящим зло

Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих (Евр.1:9). И ещё:

Господь испытывает праведного, а нечестивого и любящего насилие ненавидит душа Его. Дождем прольет Он на нечестивых горящие угли, огонь и серу; и палящий ветер – их доля из чаши; ибо Господь праведен, любит правду; лице Его видит праведника (Пс.10:5-7).

Только любя тех, кого возлюбил Бог, и ненавидя тех, кого возненавидел Бог, мы можем являть совершенство Его воли, в нашей любви, к тем, кто возлюбил правду, и в нашей ненависти, к тем, кто возлюбил беззаконие.

Ибо избирательная любовь Бога, по своей неизменной природе, в формате семи сверхъестественных достоинств – призвана привести нас в полноту возраста Христова.

Или же, в совершенство, присущее нашему Небесному Отцу, чтобы мы могли светить светом своего солнца, на праведных и неправедных, и изливать свои дожди, по намерениям Бога, на праведных, для благоволения; а на неправедных для наказания.

Учитывая при этом, что семь достоинств добродетели, обуславливающие избирательную любовь Бога, не имеют аналога в земном измерении человеческого лексикона, ни в каких Словарях мира.

Любовь Божия, является основанием, стержнем и атмосферой нравственного и незыблемого закона, раскрывающего в нашем сердце, как Сущность Бога, так и Сущность Небесного Царства.

И, это не всё: любовь Божия «Агаппе» – это суверенная любовь, которая является безусловной, только по отношению к тем человекам, которых она избирает, в волеизъявлении своего предузнания, и предопределения.

Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть подобными образу Сына Своего, дабы Он был первородным между многими братиями (Рим.8:29).

Благодаря своей суверенности, избирательная любовь Бога, никогда не нарушает суверенных прав в отношениях, с теми человеками, которых она избирает. И, никогда не позволяет нарушать, суверенные права, Своих собственных границ, обусловленных – палящей святостью.

В определённом формате, мы уже рассмотрели проявление избирательной любви Бога: в достоинствах – добродетели, рассудительности, воздержания и терпения. И**,** остановились на рассматривании достоинства любви Божией – **в тайне её величественного благочестия**.

И беспрекословно – великая благочестия тайна: Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя Ангелам, проповедан в народах, принят верою в мире, вознесся во славе (1.Тим.3:16). Таким образом:

Именно по проявлению признаков плода благочестия – призвана идентифицироваться подлинность любви Божией «агаппе», как в сердце человека, так и в его мыслях; в его словах, в его поступках, и в манере его одеяний, которые не должны вызывать низких инстинктов, противоположного пола.

При этом мы отметили, что существует подлог благочестия, который противостоит, истинному проявлению благочестию.

Имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся (2.Тим.3:5).

Если, мы не разорвём отношения с людьми, имеющими вид благочестия, и не будем от них удаляться, то они развратят наше благочестие, состоящее в наших добрых нравах. В силу чего, мы вместе с ними, унаследуем, уготованную им погибель.

В связи с этим фактором, нам необходимо было ответить на четыре классических вопроса:

**1.** Какими характеристиками Писание наделяет благочестие?

**2.** Какое назначение, призвано выполнять благочестие?

**3.** Какие условия, необходимо выполнить, чтобы соработать своим благочестием, с благочестием Бога?

**4.** По каким признакам, следует определять, что наше благочестие, действительно соработает с благочестием Бога?

В связи с этим фактором, мы в определённом формате, уже рассмотрели два признака вопроса четвёртого, по которому следует определять себя на предмет того, что мы соработаем своим благочестием, с благостью Бога. И, остановились на рассматривании третьего признака.

**3.** **Признак,** по которому следует испытывать и определять себя на предмет того, что в показании избирательной любви Бога, мы соработаем нашим благочестием, с благостью Бога **–** это по наличию того, что Господь, является нашим Пастырем.

Псалом Давида. Господь – Пастырь мой; я ни в чем не буду нуждаться: Он покоит меня на злачных пажитях и водит меня к водам тихим, подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего. Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мной;

Твой жезл и Твой посох – они успокаивают меня. Ты приготовил предо мною трапезу в виду врагов моих; умастил елеем голову мою; чаша моя преисполнена. **Так, благость и милость** да сопровождают меня во все дни жизни моей, и я пребуду в доме Господнем многие дни (Пс.22:1-6).

Доказательствами того, что Бог, является нашим Пастырем, в данном псалме Давида – являются четыре составляющие. Это:

**1.** Господь – покоит меня на злачных пажитях.

**2.** Господь – водит меня к водам тихим.

**3.** Господь – подкрепляет душу мою.

**4.** Господь – направляет меня на стези правды.

Испытать себя, и взвесить на весовых чашах правды на предмет того, что мы обладаем имеющимися составляющими, следует по наличию других четырёх составляющих, которые обнаруживают себя, когда мы проходим по долине смертной тени:

**1.** Мы не убоимся зла, потому что с нами идёт Бог.

**2.** Жезл и Посох Бога – успокаивает нас.

**3.** Бог **–** приготовил пред нами трапезу в виду врагов наших.

**4.** Бог **–** умастил елеем голову нашу; и чаша наша преисполнена.

В определённом формате, мы уже рассмотрели суть первых трёх признаков в нашем сердце, которые являются доказательствами того, что Господь, является нашим Пастырем. И, остановились на рассматривании четвёртого признака, в нашем сердце, который гласит: «Господь направляет меня на стези правды».

Блаженны живущие в доме Твоем: они непрестанно будут восхвалять Тебя. Блажен человек, которого сила в Тебе и у которого в сердце стези направлены к Тебе (Пс.83:5,6).

Когда Господь – направляет человека на стези правды – это означает, что данный человек, водится Святым Духом.

Потому, что невозможно направлять человека, на стези правды, против его воли, если он, не разумеет, и не отличает стези правды, от стезей своего ума или, от стезей нечестивых и беззаконных, поддерживающих нечестивых.

Сами по себе, стези правды – это сети Всевышнего. В то время как стези нечестивых – это их сети, в которые они улавливают неутверждённые души. На иврите «стезя правды»:

**Стезя правды** – это сеть правды.

Пути правды или пути Господни.

Горнило, очищающее от инородных вкраплений плоти.

Шаг правды; стопа правды; след правды.

Рост, увеличение, и приумножение, на стезях правды.

Приращение к Телу Христову, на стезях правды.

В определённом формате, мы уже рассмотрели ряд составляющих в значении стезей правды, которые – растворены друг в друге; находятся друг в друге; поддерживают друг друга; и определяют истинность друг друга.

**И,** остановились, на рассматривании следующего свойства стезей правды, которые обнаруживают себя в сердце человека, в добрых путях, именуемых – путями Господними.

**Первый** признак стезей правды, обнаруживающий себя в сердце человека, в добрых путях, именуемых – путями Господними, это правые пути Господни, по которым ходят праведники, а беззаконные падают на них.

Кто мудр, чтобы разуметь это? кто разумен, чтобы познать это? Ибо правы пути Господни, и праведники ходят по ним, а беззаконные падут на них (Ос.14:10).

Мы отметили, что уразуметь и познать правые пути Господни, возможно только при исполнении определённых условий – это заплатить цену за право на власть, быть учеником Христовым.

И, выражается эта цена, в двух последовательных шагах: первый шаг – это отвергнуть себя; и второй шаг – это взять свой крест, и последовать за Иисусом, несущим Свой крест.

**Второй** признакстезей правды, обнаруживающий себя в сердце человека, в путях Господних, состоит в разбитых скрижалях завета, представляющих образ семени, содержащего в себе программу жизни Бога, призванной обнаружить себя, в новых скрижалях завета, в плоде правды или, в державе жизни.

При условии, что в новых скрижалях завета, мы прежде получим способность познавать Бога, чтобы изгнать из своего тела, враждебные народы, за которыми стоит наш ветхий человек.

Моисей сказал Господу: вот, Ты говоришь мне: веди народ сей, а не открыл мне, кого пошлешь со мною, хотя Ты сказал: "Я знаю тебя по имени, и ты приобрел благоволение в очах Моих";

Итак, если я приобрел благоволение в очах Твоих, то молю: открой мне путь Твой, дабы я познал Тебя, чтобы приобрести благоволение в очах Твоих (Исх.33:12,13).

Необходимость откровения пути Господня, на которых Моисей мог получить способность познать Бога, и обратить на себя Его благоволение, возникла у Моисея после того, как он разбил скрижали завета, у подножия горы.

Ибо Господь сказал Моисею: скажи сынам Израилевым: вы народ жестоковыйный; если Я пойду среди вас, то в одну минуту истреблю вас; итак снимите с себя украшения свои;

Я посмотрю, что Мне делать с вами. Сыны Израилевы сняли с себя украшения свои у горы Хорива. Моисей же взял и поставил себе шатер вне стана, вдали от стана, и назвал его скиниею собрания; и каждый, ищущий Господа, приходил в скинию собрания, находившуюся вне стана. И когда Моисей выходил к скинии, весь народ вставал, и становился каждый у входа в свой шатер и смотрел вслед Моисею, доколе он не входил в скинию.

Когда же Моисей входил в скинию, тогда спускался столп облачный и становился у входа в скинию, и Господь говорил с Моисеем. И видел весь народ столп облачный, стоявший у входа в скинию; и вставал весь народ, и поклонялся

Каждый у входа в шатер свой. И говорил Господь с Моисеем лицем к лицу, как бы говорил кто с другом своим; и он возвращался в стан; а служитель его Иисус, сын Навин, юноша, не отлучался от скинии (Исх.33:5-11).

Шатёр, который сделал Моисей, и назвал его скиниею собрания – это образ разбитых скрижалей завета, представляющих – ломимое Тело Христово в Его смерти, в котором Моисей, сообразуясь смерти Господа, искал Его воскресения.

Именно, в этом шатре, представляющим смерть Господа Иисуса, в разбитых скрижалях завета, Господь открыл Моисею путь, к познанию Самого Себя, когда повелел Моисею, вытесать себе две новые скрижали завета.

И, вновь взойти на вершину Хорива, чтобы через Моисея, заключить с сынами Израиля новый завет. Вот, как это событие, истолковывает Святой Дух, через уста Апостола Павла.

Мы имеем жертвенник, от которого не имеют права питаться служащие скинии. Так как тела животных, которых кровь для очищения греха вносится первосвященником во святилище,

Сжигаются вне стана, - то и Иисус, дабы освятить людей Кровию Своею, пострадал вне врат. Итак выйдем к Нему за стан, нося Его поругание; ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего (Евр.13:10-14).

Итак, чтобы познать в своём сердце добрые пути Господни, ведущие к воздвижению в своём теле державы жизни – необходимо приобрести два формата благоволения Господня.

**1. Формат благоволения Божия**, мы обретаем в разбитых скрижалях завета, который состоит в обнаружении своего сердца на правых путях Господних, на которых, мы принимаем оправдание, обуславливающее поставленную Богом цель, состоящую в избавлении нашего тела, от власти греха и смерти.

**2. Формат благоволения Божия**, мы обретаем в новых скрижалях завета, который состоит в обнаружении и познании пути Господня, ведущего нас к поставленной Богом цели, состоящей в усыновлении нашего тела, искуплением Христовым.

Апостол Павел, развивая откровение остезях правды, в формате пути Господня, явленного в сердце человека, в разбитых скрижалях завета, в образе семени, содержащего в себе программу Божественной жизни – показал:

Что это единственная возможность, посеять себя в смерти Господа Иисуса, чтобы пустить залог своего спасения в оборот, и получить прибыль, в новых скрижалях завета, в державе жизни.

Но скажет кто-нибудь: как воскреснут мертвые? и в каком теле придут? Безрассудный! то, что ты сеешь, не оживет, если не умрет. И когда ты сеешь, то сеешь не тело будущее, а голое зерно, какое случится, пшеничное или другое какое.

Есть тела небесные и тела земные; но иная слава небесных, иная земных. Иная слава солнца, иная слава луны, иная звезд; и звезда от звезды разнится в славе. Так и при воскресении мертвых: сеется в тлении, восстает в нетлении; сеется в уничижении, восстает в славе; сеется в немощи, восстает в силе;

Сеется тело душевное, восстает тело духовное. Есть тело душевное, есть тело и духовное. Первый человек - из земли, перстный; второй человек - Господь с неба.

Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, таковы и небесные. И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного (1.Кор.15:35-49).

В разбитых скрижалях завета, мы крещением в смерть Господа Иисуса – законом умираем для закона, чтобы в новых скрижалях завета, представляющих образ нашего воскресения с Иисусом, жить для Него, как для Умершего, и для Воскресшего.

Законом я умер для закона, чтобы жить для Бога. Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос (Гал.2:19-20).

**Следующая составляющая** откровение остезях правды, в формате пути Господня, явленного в разбитых скрижалях завета, в образе семени, содержащего в себе программу Божественной жизни – дана всем обиженным за истину в путях, показанных Моисею и, в делах, показанных, сынам Израилевым, чтобы они, могли обнаружить себя, в новых скрижалях завета.

Господь творит правду и суд всем обиженным. Он показал пути Свои Моисею, сынам Израилевым – дела Свои (Пс.102:6,7).

Практически, показывая пути Свои Моисею, и дела Свои сынам Израиля – Бог творил правду и суд всем обиженным.

Все обиженные, которым Господь творит правду и суд – это Моисей, и та категория сынов Израилевых, которые уходили за стан, нося поругание Христово, чтобы искать Господа в шатре своего тела, которое Моисей назвал – скинией собрания.

**Следующая составляющая** откровение остезях правды, в формате пути Господня, явленного в разбитых скрижалях завета, в образе семени, содержащего в себе программу Божественной жизни, чтобы обнаружить себя, в новых скрижалях завета, в плоде правды, представленной в нашем теле, в державе жизни.

Нам необходимость, получить венец славы, в формате закона Божия, происшедшего из истины Бога, и воздвигнутого истиной Бога. который находится на пути правды, призванной воздвигнуть в нашем теле – державу жизни вечной.

Венец славы – седина (мудрость), которая находится на пути правды (Прит.16:31).

Правда Божия, будучи природой Бога, и программой Его жизни – является точно такой же вечносущной, как и Сам Бог.

Под мудростью в сердце, разумеется истина начальствующего учения Христова, запечатлённая на скрижалях нашего сердца, которая даёт Богу основание, войти в наше сердце, в Лице Святого Духа, чтобы открыть истину, запечатлённую в сердце.

**Следующая составляющая** откровение остезях правды, в формате пути Господня, явленного в разбитых скрижалях завета, в образе семени, содержащего в себе программу Божественной жизни, чтобы обнаружить себя, в новых скрижалях завета, в плоде правды, представленной в нашем теле, в державе жизни.

Нам необходимо принять в своё сердце правду Бога, чтобы познать клятвенное и неизменное слово Бога, исходящее из уст Бога, через благовествуемое слово, носителей откровений Бога.

Мною клянусь: из уст Моих исходит правда, слово неизменное, что предо Мною преклонится всякое колено, Мною будет клясться всякий язык. Только у Господа,

Будут говорить о Мне, правда и сила; к Нему придут и устыдятся все, враждовавшие против Него. Господом будет оправдано и прославлено все племя Израилево (Ис.45:23-25).

Клятвенное и неизменное слово Бога, почивает в сердцах только тех человеков, через которых Бог постыжает враждующих против Него, и оправдывает и прославляет всё племя Израилево.

Под племенем Израиля – имеются в виду воины молитвы или поклонники Бога, из всякого народа, языка, колена и племени, поклоняющиеся Богу в духе и истине.

Ибо не все те Израильтяне, которые от Израиля; и не все дети Авраама, которые от семени его, но сказано: в Исааке наречется тебе семя. То есть не плотские дети суть дети Божии, но дети обетования признаются за семя (Рим.9:6-8).

Возвращаясь к правде Бога, в неизменных словах Бога, исходящих из Уст Бога следует, что:

**1. Правда Божия**, исходящая из уст Божиих, в достоинстве неизменного слова Божия, пребывает в недрах Бога.

А когда она передаётся устами посланников Бога, в достоинстве Его неизменного слова то, перед нею преклоняется всякое колено небесных, земных и преисподних.

**2. Правда Божия** – оправдывает и прославляет всё племя Израилево, в лице всех, воинов молитвы, независимо от пола, сословия, национальности и религии.

**3. Правда Божия**, пребывающая в сердцах воинов молитвы – постыжает враждующих против Бога, и Его народа.

**4. Правда Божия** – никогда не исходит из Уст Божиих, без конкретного адресата.

**5. Конкретным адресатом правды Божией** – может являться, только жаждущая земля, в достоинстве воинов молитвы, алчущих и жаждущих правды, которые являются.

Как дождь и снег нисходит с неба и туда не возвращается, но напояет землю и делает ее способною рождать и произращать, чтобы она давала семя тому, кто сеет, и хлеб тому, кто ест, -

Так и слово Мое, которое исходит из уст Моих, - оно не возвращается ко Мне тщетным, но исполняет то, что Мне угодно, и совершает то, для чего Я послал его (Ис.55:10,11).

Слова, исходящие из Уст Бога, в устах посланников Бога – представлены в формате двух категорий: в дожде и снеге, нисходящими с неба, которые не возвращаются обратно, но напаяют землю и делают ее способною рождать и произращать, чтобы она давала семя тому, кто сеет, и хлеб тому, кто ест.

**Образом снега** – является пророческое слово. В то время как образом дождя – является слово прозорливца.

Учитывая, что речь идёт о почве человеческого сердца, не всякая почва человеческого сердца, способна принимать семя, чтобы рождать и произращать. И, не всякое сердце, способно насыщаться словом Божиим, которое является Хлебом жизни.

А, только сердце, алчущее и жаждущее правды, которое приготовлено к слушанию слова истины, в устах человека, представляющего отцовство Бога или же, Уста Бога.

Сердце, алчущее и жаждущее правды, и приготовленное к слушанию слова истины, в собрании святых – это доброе сердце, очищенное от мёртвых дел, в котором запечатлена истина, начальствующего учения Христова.

А, это означает, что сердце, алчущее и жаждущее правды, и очищенное от мёртвых дел, может быть, только у такой категории святых, которые крестом Господа Иисуса Христа, умерли для своего народа; для дома своего отца; и для растлевающих вожделений своей души.

Далее, в данном откровении, представлены две категории святых: первая – это люди, которые алчут хлеба и едят хлеб.

Вторая категория – это люди, которые жаждут быть оплодотворёнными семенем слова Божия. Отсюда следует, что:

Если, первая категория, не позволит Богу, взрастить её до уровня второй категории, чтобы быть оплодотворяемой семенем слова Божия то, она будет изглажена из Книги Жизни.

Потому, что: в Царство Небесное, как в державу спасения, входят только, посредством принесённого Богу плода правды.

Фраза: «к Нему придут и устыдятся все, враждовавшие против Него», указывает на категорию святых, которые враждовали с Богом, в силу своего неведения и неосведомленности, о начальствующем учении Христовом, обуславливающем порядок Божественной теократии в Теле Христовом.

Категория же людей, враждовавшая против Бога, в силу своей жестоковыйности, исходящей из их надменного сердца и ума – никогда не сможет обратить на себя благоволение Бога, в Его милости, чтобы обратиться к Нему.

Так, как сама возможность, придти к Богу – является даром благодати, которая даётся алчущим и жаждущим правды.

Так, например: Савл гнал Церковь, из ревности к Богу, не будучи осведомленным, что есть истина. Но, когда Бог просветил его – он не стал советоваться с кровью и плотью, и ради познания Иисуса Христа, отрёкся от всего, что ранее, было для него преимуществом.

Фраза: «Господом будет оправдано и прославлено все племя Израилево», указывает, что оправдано и прославлено, будет только племя Израилево, в лице воинов молитвы.

Учитывая, что достоинством имени Израиля, наделяются только воины молитвы, поклоняющиеся Богу, в духе и истине следует, что независимо от языка, колена, народа и племени; независимо от сословия, и пола – оправданы и прославлены будут только воины молитвы, поклоняющиеся Богу, в духе и истине.

Итак, если в нашем сердце, мы стоим на страже путей Господних, и чтим клятвенное и неизменное слово Бога, которое постыжает врагов, враждующих против Бога, и оправдывает и прославляет нас, как воинов молитвы. То, это означает, что мы соработаем своим благочестием, с благочестием Бога.

**\*Стези правды,** обнаруживаемыев путях Господних, в сердце человека, в разбитых скрижалях завета, в формате семени, содержащего в себе программу жизни Бога, и обнаруживаемые в новых скрижалях завета, в плоде правды – это основание Престола Божия, окружённого Его облаком и, Его мраком.

Облако и мрак окрест Его; правда и суд – основание престола Его. Пред Ним идет огонь и вокруг попаляет врагов Его. Молнии Его освещают вселенную; земля видит и трепещет (Пс.96:2-4).

Престолом, на котором восседает Бог, и с которого Он открывает истину – является сердце мудрого человека.

Вот, Ты возлюбил истину в сердце и внутрь меня явил мне мудрость (Пс.50:8).

А, правда и суд, в основании престола, на котором восседает Бог, в добром сердце, мудрого человека – это праведность человеческого сердца, основанная на искуплении Божием.

**Облако и мрак**, окружающие Бога, восседающего на престоле человеческого сердца – это молитвы сердца, внесённые в присутствие Бога, Который благоволит обитать во мраке, благоухающего облака молитвы.

И возьмет горящих угольев полную кадильницу с жертвенника, который пред лицем Господним, и благовонного мелко-истолченного курения полные горсти, и внесет за завесу;

И положит курение на огонь пред лицем Господним, и облако курения покроет крышку, которая над ковчегом откровения, дабы ему не умереть (Лев.16:12,13).

На практике, речь идёт о такой молитве, которая отвечает требованиям благовонного облака и, твориться в духе человека.

**Огонь**, идущий перед Богом и испепеляющий вокруг Его врагов – это истина освящения, в которой человек, крестом Господа Иисуса Христа, умирает для своего народа; для дома своего отца; и, для своих растлевающих желаний.

**Молнии Бога**, освещающие вселенную человека – это суды откровений Божиих, в достоинстве Урима, просвещающие тьму нашего Туммима, которым является слово Божие, которое мы не понимаем, но принимаем и сохраняем в нашем сердце.

Земля, видящая молнии судов Божиих и, трепещущая перед светом этих молний – это сердце мудрого человека, с трепетом, принимающее свет откровений Урима, просвещающий тьму его Туммима, сохраняемую в его мудром сердце. Как написано:

И вот, Я в сердце всякого мудрого вложу мудрость, дабы они сделали все, что Я повелел тебе (Исх.31:6).

Если, правда Божия, в семени программы Божией, явленной в разбитых скрижалях завета, находит своё выражение в наших сердцах, в новых скрижалях завета, в мудрости, выраженной в уповании на Бога, основанного на надежде нашего призвания – это означает, что мы соработаем нашим благоволением, с благоволением Бога.

**\*Стези правды,** явленныев путях Господних, в сердце человека, в разбитых скрижалях завета, в формате семени, содержащего в себе программу жизни Бога, и обнаруживаемые в новых скрижалях завета, в плоде правды –

Это образ Господа, в сердце человека, идущего от Едома в червлёных ризах, столь величественного в Своей одежде, выступающего в полноте силы Своей, сильного, чтобы спасать.

Кто это идет от Едома, в червленых ризах от Восора, столь величественный в Своей одежде, выступающий в полноте силы Своей? "Я - изрекающий правду, сильный, чтобы спасать".

Отчего же одеяние Твое красно, и ризы у Тебя, как у топтавшего в точиле? "Я топтал точило один, и из народов никого не было со Мною; и Я топтал их во гневе Моем и попирал их в ярости Моей; кровь их брызгала на ризы Мои, и Я запятнал все одеяние Свое;

Ибо день мщения – в сердце Моем, и год Моих искупленных настал. Я смотрел, и не было помощника; дивился, что не было поддерживающего; но помогла Мне мышца Моя, и ярость Моя - она поддержала Меня: и попрал Я народы во гневе Моем, и сокрушил их в ярости Моей, и вылил на землю кровь их" (Ис.63:1-6).

**Едом** – это Идумея, поселения потомков Исава, который является прообразом, нашей нераспятой души, угрожающей нашему спасению, в лице Иакова, который является прообразом нашего духа, в лице нашего нового человека.

Чтобы избавить нового человека, от опасности смерти, со стороны его нераспятой души – новый человек, призван потерять свою душу в смерти Христа, как Представителя правды Божией.

И, таким образом, явить ненависть Божию, к своему ветхому человеку, в ярости и гневе.

Потеря своей нераспятой души через ненависть Божию, к её состоянию – это выражение правды Божией, вводящей нас в спасение, содержащееся в новых скрижалях завета, делающих нас, причастниками к году искупленных.

Кто станет сберегать душу свою, тот погубит ее; а кто погубит ее, тот оживит ее. Сказываю вам: в ту ночь будут двое на одной постели: один возьмется, а другой оставится;

Две будут молоть вместе: одна возьмется, а другая оставится; двое будут на поле: один возьмется, а другой оставится. На это сказали Ему: где, Господи? Он же сказал им: где труп, там соберутся и орлы (Лк.17:33-37).

Святые, потерявшие душу свою в смерти Господа Иисуса, оживят её в истине воскресения Христова, в новом состоянии, и в новом качестве, в котором их душа, охотно поступит в полное и безраздельное распоряжение их нового человека.

Душа, восставшая из смерти, воскресением Господа Иисуса – станет мёртвой для греха, и будет носить в себе отметину смерти Господа Иисуса, по которой орлы, в лице Ангелов Божиих, призванные собрать святых к месту сретенья Господу на воздухе, смогут отличать мудрых, от неразумных.

Практически, отметину смерти Господа Иисуса, будет представлять в теле человека – держава жизни, которая будет являться результатом смерти Господа Иисуса.

Отсюда следует, что если человек, не будет иметь в своей душе, отметины смерти, в лице державы жизни в своём теле – он утратит своё спасение. И, тогда его имя, навсегда, будет изглажено из Книги жизни, и он наследует погибель вечную.

Если, правда Божия, как программа Божия, явленная в разбитых скрижалях завета, находит своё выражение в наших сердцах, в новых скрижалях завета, которые содержат в себе, отметину смерти нашей души, в смерти Господа Иисуса Христа, то это является свидетельством того, что мы соработаем нашим благоволением, с благоволением Бога.