***12.25.18 Вторник 12:00 рм***

Кто это идет от Едома, в червленых ризах от Восора, столь величественный в Своей одежде, выступающий в полноте силы Своей? "Я - изрекающий правду, сильный, чтобы спасать". Отчего же одеяние Твое красно, и ризы у Тебя, как у топтавшего в точиле?

"Я топтал точило один, и из народов никого не было со Мною; и Я топтал их во гневе Моем и попирал их в ярости Моей; кровь их брызгала на ризы Мои, и Я запятнал все одеяние Свое; ибо день мщения - в сердце Моем, и год Моих искупленных настал (Ис.63:1-4).

***Власть, дающая право – оставить старый год и войти в новый – это власть на право, отложить прежний образ жизни, чтобы облечься в новый образ жизни.***

Под новым годом, в данном случае, имеется в виду – год в котором происходит искупление рода Божьего или же, время, в котором начинает действовать искупление Божие, выраженное в вечном наследии Христа и Бога.

Власть, на право оставить старый год, и войти в новый год – это власть на право, совершить мщение Едому, чтобы разрушить державу смерти и тления, и воздвигнуть на её месте – державу жизни.

И, получаем мы власть, на это право от Того, Кто пришёл от Едома, в червлёных ризах, при условии, что мы сможем представить Ему, доказательства своего искупления от этого Едома.

Едом – это потомки Исава, в своё время, пренебрегшего и продавшего своё первородство, за чечевичную похлёбку.

Образ первородства – это образ, пребывания во Христе, делающего нам причастниками к первородству Сына Божия, совершившего дело вечного искупления Божия. А посему, пренебрежение первородством – это пренебрежение делом искупления Божия.

Когда мы, принимаем оправдание в спасении Божием, по дару искупительной благодати Божией – мы становимся сосудами милосердия Божия и, причастниками первородства Христа Иисуса.

Когда же мы, пренебрегаем даром благодати, в пользу удовлетворения своих плотских сиюминутных вожделений – мы подобно Исаву, продаём своё первородство во Христе Иисусе. И, сами обращаем себя в категорию сосудов гнева Божия.

Дело в том, что под фразой «новый год», Писание часто имеет в виду, не отрезок времени, распределённый на двенадцать месяцев, содержащих в себе четыре сезона времени года.

А порядок Царства Небесного, имеющий в себе двенадцать драгоценных оснований, содержащих в себе четыре начальствующих учения Христа, пришедшего во плоти. И войти в это вечное Царство света – возможно только, через двенадцать жемчужных ворот.

Двенадцать жемчужных ворот, представляют власть, на право войти в Царство Небесное. И, плата цены за такое право – представлено в напастях со Христом.

Но вы пребыли со Мною в напастях Моих, и Я завещаваю вам, как завещал Мне Отец Мой, Царство, да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых (Лк.22:28-30).

Однако чтобы иметь полное определение Царства Небесного, содержащегося в значении слова «год», необходимо знать, какой смысл это слово имеет в себе на иврите, в священном Писании.

**Год** – величие Бога.

Царство света.

Вечность; полнота времени.

Совершенство Небесного Отца.

Вечный день.

Приходить к власти.

Впускать по удостоверению личности.

Быть внесённым во Святилище, как святыня.

Если вы обратили внимание то, не смотря на имеющееся многообразие значений – они дополняют друг друга и, находятся в полном согласии и, полной гармонии друг с другом. Но если слову «год», дать определение «новый», то мы получим такие значения:

**Новый год** – новое время.

Новый месяц.

Новый день.

Новый Иерусалим.

Новый человек.

Новое рождение.

Новое сердце.

Новое имя.

Новая одежда.

Новый дом.

Новый завет.

Новое тесто.

Новый хлеб.

Новые мехи.

Новое виное.

Новый путь.

Новые нивы.

Новая песня и т. д.

Смысл, определяющий слово «новый», в определении вечного, неизменного, и не ветшающего – это то, что приходит на смену, временному, что ветшает, стареет, истлевает и умирает. А посему:

Если, мы рассмотрим слово «новый», по отношению к Богу, и избранному Им человеку, то мы получим следующее значение:

**Новый** – это вечный, святой, нетленный.

Неизменный по своему состоянию.

Не содержащий в себе распада и тления.

Тождественный и уподобленный Сущности Бога.

Обладающий в себе, девственной чистотой, искренний.

Праведный, верный и постоянный, по своей природе.

Не поддающейся колебанию – непоколебимый; твёрдый.

Независимый от времени, и господствующий над временем.

В силу такого содержания, рождество Христово, связанное с праздником нового года, хотя и призвано было, определённым образом праздноваться во времени – не только не зависело от времени, но и господствовало над временем.

Исходя из постановлений Писания о праздниках – праздник нового года, включал и содержал в себе, образ всех праздников, установленных Богом для Израиля.

А, следовательно – праздник нового года, являлся Альфой и Омегой, каждого праздника в котором, содержалось наследие нашей надежды, положенной Богом на наш счёт во Христе Иисусе.

Учитывая же, что все праздники, во главе которых стоял праздник нового года – являлись праздниками Господними следует – что каждый праздник являлся, как святыней Бога и собственностью Бога, так и определением сути Самого Бога, и Его потомков.

В силу чего, праздник нового года – являлся главным связующим между Богом и человеком, так, как определял, весь спектр отношений Бога с человеком и, человека с Богом.

Исходя из таких определений и таких назначений – праздник нового года, представлял иное измерение и иную жизнь. Само же празднование нового года – это задействие сил будущего века.

Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое (Отк.3:12).

**1.** Согласно имеющейся констатации, **слово «новый»**, по отношению к имени Бога и, к новому Иерусалиму, в лице избранного Богом остатка – рассматривается, как нечто вечное и неветшающее.

**2.** **Слово «новый»**, в отношениях человека с Богом – заключает и несёт в себе девственную чистоту сердца или же, неповреждённость.

Как благ Бог к Израилю, к чистым сердцем! (Пс.72:1).

Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят (Мф.5:8).

Ибо я ревную о вас ревностью Божиею; потому что я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою (2.Кор.11:2).

**3.** **Слово «новый»**, в отношениях человека с Богом – заключает и несёт в себе, постоянство и верность отношений друг ко другу.

Послушанием истине чрез Духа, очистив души ваши к нелицемерному братолюбию, постоянно любите друг друга от чистого сердца, как возрожденные не от тленного семени, но от нетленного, от слова Божия, живаго и пребывающего вовек (1.Пет.1:22,23).

**4.** **Слово «новый»**, в отношениях человека с Богом – заключает и несёт в себе, сочетание чистоты, с праведностью сердца.

Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых (Отк.19:7,8).

**5.** **Слово «новый»**, в отношениях человека с Богом – заключает и несёт в себе, единение мыслей и сердца между святыми.

И дам им сердце единое, и дух новый вложу в них, и возьму из плоти их сердце каменное, и дам им сердце плотяное, чтобы они ходили по заповедям Моим, и соблюдали уставы Мои, и выполняли их; и будут Моим народом, а Я буду их Богом (Иез.11:19,20).

**6.** **Слово «новый»**, в отношениях человека с Богом – заключает и несёт в себе, неизменность и нерушимость обетований Божиих.

По вере избранных Божиих и познанию истины, относящейся к благочестию, в надежде вечной жизни, которую обещал неизменный в слове Бог прежде вековых времен (Тит.1:1,2).

**7.** **Слово «новый»**, в отношениях человека с Богом – заключает и несёт в себе, господство вечности над временем.

И Ангел, которого я видел стоящим на море и на земле, поднял руку свою к небу и клялся Живущим во веки веков, Который сотворил небо и все, что на нем, землю и все, что на ней, и море и все, что в нем, что времени уже не будет; но в те дни, когда возгласит седьмой Ангел, когда он вострубит, совершится тайна Божия, как Он благовествовал рабам Своим пророкам (Отк.10:5-7).

Существует большая разница в том, когда время находится во власти человека и, когда человек находится во власти времени.

Фарисеи же говорили между собою: видите ли, что не успеваете ничего? весь мир идет за Ним (Ин.12:19).

Этими словами, религиозная элита того времени соглашалась и свидетельствовала, что их Соперник господствует над временем, в то время, как они, находятся во власти времени.

Если искупленный Богом человек, не овладевает временем, то тогда, время овладевает им, к его поражению и посрамлению.

Поэтому, праздник нового года, как для целого народа, так и для отдельного человека – определяется вступлением в юридическое господство над отрезком времени, отпущенным им Богом.

Другими словами говоря, праздник нового года – определяет качественное действие Бога, по отношению к святому остатку, и качественное отношение святого остатка, по отношению к Богу.

Иисус же возгласил и сказал: верующий в Меня не в Меня верует, но в Пославшего Меня. И видящий Меня видит Пославшего Меня. Я свет пришел в мир, чтобы всякий верующий в Меня не оставался во тьме (Ин.12:44-46).

И, если праздник Рождества Христова – это личностное явление Божественного Света в мир, то праздник нового года – это юридический статус, которым Бог наделяет и утверждает сынов этого Света, как в мире, так и над миром.

Исходя из такого определения, праздник нового года – это, не просто, какое-то постановление или, какое-то абстрактное явление, но – это определение новой личности, причастной к роду Бога.

Итак, никто да не осуждает вас за пищу, или питие, или за какой-нибудь праздник, или новомесячие, или субботу: это есть тень будущего, а тело - во Христе (Кол.2:16,17).

Исходя из определений Писания о праздниках, все праздники – это свершение в Боге чего-либо знаменательного и торжественного в деле искупления, призванного нести успокоение и умиротворение, в первую очередь – для Бога и, затем для человека.

В силу того, что все праздники в Писании – назывались субботами, и все субботы – назывались праздниками.

А посему, ни одна из суббот, и ни один из праздников, хотя и несли для человека благословение, никогда не праздновались в честь человеков и, для человеков.

И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу (Кол.3:23,24).

Исходя из постановления Писания, Израиль обязан был праздновать праздник нового года, в пасхальный месяц «Авив» или «Нисан».

И сказал Господь Моисею и Аарону в земле Египетской, говоря: месяц сей да будет у вас началом месяцев, первым да будет он у вас между месяцами года. Помните сей день, в который вышли вы из Египта,

Вышли из дома рабства, ибо рукою крепкою вывел вас Господь оттоле, и не ешьте квасного: сегодня выходите вы, в месяце Авиве (Исх.12:1,2; 13:3,4).

Месяц «Авив», переводится, как «месяц колосьев» и, в европейском календаре он соответствует периоду с середины Марта до середины Апреля. В евр. языке существительное *«ходеш»*, означающее «месяц», имеет ту же основу, что и глагольная форма «быть новым».

Таким образом, пасхальный месяц «Авив», в который необходимо было праздновать праздник нового года – одновременно являлся и рождеством Иисуса Христа. Иисус родился, умер и воскрес, именно в этот первый месяц года, чтобы Ему иметь первенство во всём.

Из имеющихся образов, можно заключить, что праздник нового года – предназначался исключительно для нового человека, во Христе Иисусе. А, следовательно – и нёс в себе, всё новое.

Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое. Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения, потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения (2.Кор.5:17-19).

Главная цель праздника нового года, выражалась в том, чтобы каждый человек, пришедший в мир, с одной стороны – имел бы возможность, заключить завет с Богом, посредством которого, он позволил бы Христу, пребывать в нём; а, с другой стороны – он мог бы позволить Святому Духу поместить его во Христе.

Вот наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет, не такой завет, какой Я заключил с отцами их в тот день, когда взял их за руку, чтобы вывести их из земли Египетской; тот завет Мой они нарушили,

Хотя Я оставался в союзе с ними, говорит Господь. Но вот завет, который Я заключу с домом Израилевым после тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они будут Моим народом (Иер.31:31-33).

Если человек, рождённый от Бога, из любви к Богу – отдаёт предпочтение своей новой природе, благодать Божия – поступает в его распоряжение, которой он пользуется на предписаниях, содержащихся в требованиях заключённого с Богом завета.

И потому Он есть ходатай нового завета, дабы вследствие смерти Его, бывшей для искупления от преступлений, сделанных в первом завете, призванные к вечному наследию получили обетованное (Евр.9:15).

Условия же, которые необходимо выполнить, чтобы получить власть, на право оставить старый год, и войти в новый год, мы стали рассматривать в требованиях Апостолов и пророков, а в частности, в послании Апостола Павла к Еф.4:22-24:

**Отложить** прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а **обновиться** духом ума вашего и **облечься** в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Для выполнения этой повелевающей заповеди – задействованы три судьбоносных, повелевающих и основополагающих действия:

**1.** Отложить.

**2.** Обновиться.

**3.** Облечься.

Мы отметили, что именно, от решения этих трёх судьбоносных действий: совлечься, обновиться, и облечься – будет зависеть, обратим мы себя в сосуды милосердия или, в сосуды гнева, а вернее – состоится совершение нашего спасения, которое дано нам в формате залога или же, мы утратим его навсегда. В силу чего, наши имена, навсегда будут изглажены из Книги Жизни.

В определённом формате, мы уже рассмотрели первые два вопроса и, остановились на исследовании третьего вопроса:

Какие условия необходимо выполнить, чтобы посредством уже нашего обновлённого мышления, начать процесс облечения самого себя, в полномочия своего нового человека, созданного по Богу во Христе Иисусе, в праведности и святости истины?

И, в связи, с облечением самого себя, в полномочия своего нового человека, несущего в себе, полномочия воскресения Христова, во всеоружии света, мы пришли к выводу, что нам, крайне необходима помощь Бога, в достоинстве Его искупительной милости.

Средством же, для принятия всякой помощи, выраженной в наследии милостей Божиих – является оружие молитвы или поклонение.

Мы отметили, что бытие молитвы, сродни бытию Бога – ибо она, всегда присутствовала и обнаруживала себя там, где пребывает Бог.

А посему, степень познания Бога и Его волеизъявления, полностью зависит, от степени познания, бытия молитвы, которая является языком, средством, и правом общения с Богом. Именно, поэтому:

Устроение жертвенника, обуславливающего состояние сердца и мотивы поклонника Бога, а так же, сама жертва, приносимая на таком жертвеннике, которая обуславливала юридический и правовой статус молитвы – принадлежала исключительно тем человекам, которые были облечены в правовое достоинство и статус священников.

Человек, облеченный в ранг, и достоинство священника – это человек, облечённый в достоинство правового ходатая, которому доверено Богом, юридическое право, посредством правовой молитвы, которая является языком Бога, и отвечает требованиям Его воли, приступать к Богу, и входить в присутствие Бога, чтобы предоставлять права и интересы Бога, выраженные в волеизъявлении Бога.

Одна из таких молитв Давида, записанная в его 142 песне, как раз и раскрывает условия, на основании которых, человек призван создавать Богу юридическое основание, для вмешательство Его милости, как в свою жизнь, так и, в пределы тех сфер нашего влияния, за которые, мы несём ответственность пред Богом – она то, и стала, предметом нашего последующего исследования.

Господи! услышь молитву мою, внемли молению моему по истине Твоей; услышь меня по правде Твоей и не входи в суд с рабом Твоим, потому что не оправдается пред Тобой ни один из живущих.

Враг преследует душу мою, втоптал в землю жизнь мою, принудил меня жить во тьме, как давно умерших, -

И уныл во мне дух мой, онемело во мне сердце мое. Вспоминаю дни древние, размышляю о всех делах Твоих, рассуждаю о делах рук Твоих. Простираю к Тебе руки мои;

Душа моя – к Тебе, как жаждущая земля. Скоро услышь меня, Господи: дух мой изнемогает; не скрывай лица Твоего от меня, чтобы я не уподобился нисходящим в могилу.

Даруй мне рано услышать милость Твою, ибо я на Тебя уповаю. Укажи мне путь, по которому мне идти, ибо к Тебе возношу я душу мою. Избавь меня, Господи, от врагов моих;

К Тебе прибегаю. Научи меня исполнять волю Твою, потому что Ты Бог мой; Дух Твой благий да ведет меня в землю правды.

Ради имени Твоего, Господи, оживи меня; ради правды Твоей выведи из напасти душу мою. И по милости Твоей истреби врагов моих и погуби всех, угнетающих душу мою, ибо я Твой раб (Пс.142:1-12).

Фраза: «Даруй мне рано услышать милость Твою», указывает на раннее утро, которое следует, после тёмной ночи – это образ воскресения Христова, явленный в законе Духа жизни, который призван, освободить наши тела, от закона греха и смерти.

И, таким образом, разрушить державу смерти, в нашем теле и на месте её воцарить державу воскресения Христова. А посему:

Чтобы Давиду, а равно и нам, рано услышать милость Бога, в силе воскресения Христова, как результата данного нам Богом искупления, во Христе Иисусе, и через Христа Иисуса – Давиду, а равно и нам, необходимо было, представить Богу, некое юридическое основание или некое право, запечатлённое на скрижалях нашего сердца.

И, таким юридическим основанием, на скрижалях нашего сердца в данной молитве, послужили десять уникальных в своём роде аргументов, обусловленных владычественными и державными Словами Бога, обращёнными в обетования и заповеди, которые мы, призваны приводить Богу, как содержимое своего сердца, говоря Богу:

 **1.** Услышь меня, ради Твоей истины и правды.

 **2.** Услышь меня, ради воспоминания дней древних и всех дел Твоих.

 **3.** Услышь меня потому, что я простираю к Тебе мои руки.

 **4.** Услышь меня потому, что я на Тебя уповаю.

 **5.** Услышь меня, ради возношения души моей к Тебе.

 **6.** Услышь меня потому, что - я к Тебе прибегаю.

 **7.** Услышь меня потому, что - Ты мой Бог.

 **8.** Услышь меня, ради Твоего имени.

 **9.** Услышь меня, ради Твоей милости.

**10.** Услышь меня потому, что - я раб Твой.

На предыдущих служениях, мы уже рассмотрели природу первого аргумента, и остановились на исследовании второго аргумента.

**Второй аргумент** – это доказательство, что в сердце Давида, пребывала память, дней древних и всех дел, совершённых Богом в этих древних днях, исповеданная и приведённая им в молитве.

Образ этого доказательства, мы усмотрели, в судном наперснике Первосвященника, который являлся предметом уникальной и постоянной памяти пред Богом, определяющим собою – правовой эталон постоянной молитвы, с которой мы, как цари и священники Нового Завета, призваны приступать к Богу, во Христе Иисусе.

Создавался судный наперсник, и обслуживал, только один предмет, в сердце человека – это Урим и Туммим, что позволяло Богу, слышать человека, а человеку, позволяло слышать Бога.

**Образ судного наперсника** – это образ совести человека, очищенной от мёртвых дел, на скрижалях которой, в двенадцати именах патриархов, запечатлён образ – статуса правовой молитвы, соответствующей требованиям, начальствующего учения Христова.

**Двенадцать золотых гнёзд** – это владычество истины Слова Божия, содержащегося в начальствующем учении Христовом, которое обуславливало порядок Бога, в праведности, и святости истины, который мы, как поклонники Бога, призваны представлять пред Лицем Бога, в правовом основании своей постоянной молитвы.

**Двенадцать драгоценных камней**, с вырезанными на них, как на печати, именами сынов Израилевых – это образ и формат нашей постоянной молитвы, представляющей собою, совершенные суды Бога, содержащиеся в начальствующем учении Христовом.

Отсюда следует, что, не золотые гнёзда, в предмете истины слова Божия, подгоняются по своему размеру и, по своей конфигурации, под драгоценные камни, а драгоценные камни, в предмете наших молитв, подгоняются под размеры и конфигурацию золотых гнёзд истины.

В силу чего, откровение Божие, в предмете Урима, могло почивать – только в границах истины, которую в сердце человека, представлял Туммим, в учении Иисуса Христа, пришедшего во плоти, как написано:

И вот, Я в сердце всякого мудрого вложу мудрость, дабы они сделали все, что Я повелел тебе (Исх.31:6).

Содружество Туммима и Урима, в сердце человека – это слияние между собою, двух форматов Божественной мудрости, которые гласят, что носители Туммима и Урима – являются истинными поклонниками Бога, и обладают иммунитетом Святого Духа.

В определённом формате, мы уже рассмотрели семь свойств, которым обладало сердце воина молитвы, в семи драгоценных камнях судного наперсника, через которые Бог, мог постоянно приводить, в исполнение Свою волю, в человеках на планете земля.

**И, остановились на рассматривании восьмого свойства**, в восьмом драгоценном камне, на судном наперснике нашего сердца, представленного в достоинстве **драгоценного камня** **агата**.

А именем, вырезанным на **втором драгоценном камне** судного наперсника, в третьем ряду снизу, на скрижалях нашего сердца, служащего постоянной памятью пред Богом – являлось имя Асир. Это восьмой сына Иакова, имя которого означает – пленник блаженства:

И родила Зелфа, служанка Лии, другого сына Иакову. И сказала Лия: **к благу моему, ибо блаженною будут называть меня** женщины. И нарекла ему имя: Асир (Быт.30:12-13). И, будем помнить, что:

Мы отметили, что, в переводе с греческого языка, слово «агат» означает – блаженный, что вполне соответствует значению имени Асир – пленник блаженства, написанного на этом камне.

**Имя Бога**, представленное в драгоценном агате, по предположениям Иудейского раввината означает «Эль Элион», что на русском языке означает – Всевышний, что указывает, на неограниченную и суверенную власть Бога, как в безграничном пространстве, которое Он заполняет Собою, благодаря Своей Вездесущности.

Исходя из значения имени Асира, написанным на драгоценном камне агате, **восьмой принцип**, положенный в основание, постоянной молитвы, с которым нам следует являться постоянной памятью пред Богом – являются функции, выраженные в нашей добровольной зависимости – **стать блаженным пленником Бога**, чтобы быть способными своей молитвой, соработать с именем Бога Всевышний.

В связи с этим, мы уже рассмотрели ряд притч, и событий, в которых, мы познакомились с условиями, исполняя которые мы, могли бы именем Бога – Всевышнего, разрушить державу смерти в нашем теле, в лице, царствующего в нём греха, обуславливающего суть нашего ветхого человека с делами его.

Чтобы с шумом низвергнуть его, из нашего тела в преисподнюю. И затем, на месте державы смерти, воздвигнуть в нашем теле Царство Небесное, в достоинстве державы жизни вечной. И, остановились на рассматривании следующего условия.

**\*Это условие** содержится в иносказании 17 псалма Давида, в котором Святой Дух, с присущей только Ему мудростью и властью, раскрывает требования, на основании которых мы, призваны соработать молитвой веры, с именем Бога Эль-Элион или Всевышний.

И, состоит это условие в том, чтобы в нашей тесноте, мы могли воззвать к Всевышнему, как к своему Богу, и провозгласить веру своего сердца в то: Кем является для нас Бог, во Христе Иисусе; и, что сделал для нас Бога во Христе Иисусе.

Мы отметили, что это иносказание, является одним, из самых сильных и объёмных образов, показывающих соработу нашего обновлённого мышления, в образе царя Давида с именем Бога Всевышний, в противостоянии с нашим плотским умом, в образе царя Саула, и с царствующим грехом, в лице нашего ветхого человека, с делами его.

И, что посредством исповеданий веры сердца в то: Кем, для него является Бог, во Христе Иисусе; и, что сделал для него Бог, во Христе Иисусе – Бог получает основание вступить в битву, за наши земные тела, чтобы посрамить ветхого человека, властью Своего искупления, и с шумом, навечно ниспровергнуть его в преисподнюю.

По своему характеру, молитвенная песнь Давида, содержит в себе три части, в которых представлен эталон характера правовой молитвы.

**1. Часть** – определяет состояние сердца Давида, как воина молитвы, что является основанием, для правового статуса его молитвы.

**2. Часть** – раскрывает содержание правовой молитвы, которая даёт Богу основание, избавить Давида от руки всех врагов его.

**3. Часть** – описывает саму молитвенную битву, которая находится за гранью постижения её разумом человека.

В определённом формате, мы уже рассмотрели первую часть, и остановились на рассматривании второй части, которая раскрывает содержание правовой молитвы, в восьми именах Бога Всевышнего

Однако прежде чем, исповедывать обетование своего удела, содержащегося в именах Бога – необходимо познать суть этих имён, своим сердцем, через благовествуемое слово, посланников Бога.

Познание и исповедание полномочий, содержащихся в сердце Давида, в восьми именах Бога, позволило Давиду – возлюбить и призвать достопоклоняемого Господа, чтобы спастись от своих врагов.

А, Богу, познание истины, раскрывающих полномочия Его имён, в сердце Давида, дало основание, задействовать эти возможности, в битве, против врагов Давида.

Возлюблю тебя, Господи, крепость моя! Господь – твердыня моя и прибежище мое, Избавитель мой, Бог мой, - скала моя; на Него я уповаю; щит мой, рог спасения моего и убежище мое. Призову достопоклоняемого Господа и от врагов моих спасусь (Пс.17:1-4).

**1.** Господь – Крепость моя!

**2.** Господь – Твердыня моя!

**3.** Господь – Прибежище мое!

**4.** Господь – Избавитель мой!

**5.** Господь – Скала моя; на Него я уповаю!

**6.** Господь – Щит мой!

**7.** Господь – Рог спасения моего!

**8.** Господь – Убежище мое!

Приступив к исследованию характеристик, обуславливающих Крепость имени, Бога Всевышнего – мы отметили, что речь идёт о роде, такой мощи неземной крепости, которая по своему качеству, и характеристикам, всегда была и остаётся святой и неизменной, как по своей форме, так и по своему внутреннему содержанию.

Далее, мы сделали ударение на том, что определение свойств и характеристик мощи неземной крепости, которая является достоинством имени Бога Всевышнего, не существует, в измерении времени, ни в каких, доступных человеку Словарях мира.

На иврите, слово «крепость», относящееся к природе Всевышнего, и характеру Его Слова, содержит в себе такие неземные достоинства:

**Крепость имени** **Всевышнего**:

Это – созидающая и сокрушительная сила, Слова Всевышнего.

Это – мощь, могущество, и потенциал, в Слове Всевышнего.

Это – возможность Всевышнего, и способность Всевышнего.

Это – правда Всевышнего, и святость Всевышнего.

Это – достаток Всевышнего, и преизобильное богатство Всевышнего.

Это – непоколебимость и верность Всевышнего, Своему Слову.

Это – несокрушённость Всевышнего, и красота Всевышнего.

Это – неизменность Всевышнего, в формах, в качестве, и состоянии.

Далее, мы отметили, что все имена Бога Всевышнего, содержащиеся в оригинале Священного Писания – обладают своими полномочиями, в сердцах, только человеков, которые по своему происхождению, и по своему состоянию, возросли в меру полного возраста Христова. В силу чего – стали подобными образу и подобию Бога.

И, в связи с исследованием Крепости имени Бога Всевышнего, мы пришли к необходимости, рассмотреть четыре классических вопроса:

**1.** Какими характеристиками Писание наделяет Крепость имени, Бога Всевышнего?

**2.** Какое назначение, призваны исполнять полномочия, содержащиеся в Крепости имени, Бога Всевышнего?

**3.** Какие условия, необходимо выполнить, чтобы дать Богу основание, раскрыть потенциал Своей Крепости, в битве с нашими врагами?

**4.** По каким признакам, следует испытывать себя на предмет того, что в нашем сердце, пребывают полномочия Крепости Бога Всевышнего?

В определённом формате, насколько это позволил нам Бог, и мера нашей веры, мы уже рассмотрели суть первого вопроса. И, остановились на рассматривании второго вопроса. А именно:

Какое назначение в нашем сердце, призваны исполнять полномочия, содержащиеся в Крепости имени, Бога Всевышнего?

**В связи с этим**, мы уже рассмотрели ряд назначений, Крепости имени Бога Всевышнего в сердце человека. А посему, сегодня мы обратим наше внимание, на следующее обетование.

**Назначение Крепости имени Бога Всевышнего, в нас** – призвано, в достоинстве Его щита, стать для нас упованием в Скинии Его; и спасительной защитой, нашего царского, священнического и пророческого помазания, в пределах нашей доброй земли, обуславливающей наше земное тело, в измерении времени.

\*Господь – крепость моя и щит мой; на Него уповало сердце мое, и Он помог мне, и возрадовалось сердце мое; и я прославлю Его песнью моею. Господь – крепость народа Своего и спасительная защита помазанника Своего. Спаси народ Твой и благослови наследие Твое; паси их и возвышай их во веки! (Пс.27:7-9).

В данной молитвенной песне, Крепость имени Бога Всевышнего, становится Щитом, и Упованием или же, сотрудничает с именами Бога – Щит, и Упование, чтобы спасти Свой народ, и благословить Своё наследие, с той целью, чтобы пасти их и возвышать их во веки.

В своё время, мы рассмотрим персонально имя Бога, в достоинстве нашего Щита. В данном же месте Писания – нам необходимо рассмотреть: как Крепость имени Бога Всевышнего, выражает себя, в Щите Бога, который призван стать для нас упованием, при условии нашего органического причастия, к избранному Богом остатку.

И, если вы обратили внимание, то именно, пребывание в нашем сердце, полномочий Крепости имени Бога Всевышнего, призваны стать для нас щитом Бога, который призван служить для нас упованием на Бога.

Во-первых: при отсутствии в сердце человека Крепости имени Бога Всевышнего, у Бога, не будет никакого основания – стать для человека щитом, от раскалённых стрел лукавого и надеждой, на которую человек, мог бы возлагать своё упование, на Бога, среди разбушевавшейся стихии, его греховных вожделений.

Учитывая, что за истлевающими греховными вожделениями в его теле, стоит программа царствующего греха, в лице его ветхого человека, за которым стоят организованные силы тьмы.

И, во-вторых – у Бога, не будет никакого основания пасти человека, возле шатров пастушеских, чтобы возвышать его, на стезях правды, по которым Его овцы, следуют за Его голосом, узнавая Его голос, в словах Его посланников во веки.

И, чтобы познать назначение Крепости имени Бога Всевышнего, в нашем сердце, в действии Его спасительного щита, и блаженного упования – нам необходимо будет ответить на ряд таких вопросов:

**1.** Какими свойствами наделена защита спасения в сердце человека, исходящая из полномочий Крепости имени Бога Всевышнего?

**2.** На каких основаниях, пребывающая в нашем сердце, Крепость имени Бога Всевышнего – призвана быть щитом нашего спасения, чтобы стать для нас упованием в Его Скинии?

**3.** Какие условия необходимо выполнить, чтобы защита Бога, представленная в Его живом щите, могла стать для нас упованием на Бога, на стезях овец, подле шатров пастушеских?

**4.** Какие условия необходимо выполнить, чтобы защита Бога, представленная в Его живом щите, могла стать для нас живой защитой, чтобы утвердить наше царское, священническое, и пророческое помазание?

**5.** Какую цель, призвано преследовать, дарованное нам Богом помазание, для нашего земного тела, в измерении времени?

При этом будем иметь в виду, что имеющиеся полномочия Крепости имени Бога Всевышнего, в действии Его защиты, данной нам для упования на Бога, мы вполне в силах познать, чтобы дать Богу основание, пасти нас и возвышать на путях Своих во веки.

А иначе, какая бы причина, побудила бы Бога, и дала бы основание Богу – открывать нам Самого Себя, в Крепости Своего имени. Итак:

**1.** Какими свойствами наделена защита спасения в сердце человека, исходящая из полномочий Крепости имени Бога Всевышнего?

Защита спасения, исходящая из полномочий Крепости имени Бога Всевышнего – является одной из главных составляющих всеоружие Божие, которое содержится в искупительной Крови, креста Христова.

Чтобы стать против козней диавольских, приимите всеоружие Божие, дабы вы могли противостать в день злый и, все преодолев, устоять. А, паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все раскаленные стрелы лукавого (Еф.6:13,16).

На иврите слово «щит», по отношению к имени Бога Всевышнего означает – Эль-Шаддай, которое переведено на греческий язык, как Бог Всемогущий или же, как Бог – Вседержитель.

Аврам был девяноста девяти лет, и Господь явился Авраму и сказал ему: Я Бог Всемогущий; ходи предо Мною и будь непорочен; и поставлю завет Мой между Мною и тобою, и весьма, весьма размножу тебя (Быт.17:1,2).

Смысловое значение имени Бога Эль-Шаддай или же, Бог Всемогущий, переведённое, как щит означает – «материнская грудь». С этим именем, Бог открылся Аврааму, Исааку, и Иакову.

Забудет ли женщина грудное дитя свое, чтобы не пожалеть сына чрева своего? но если бы и она забыла, то Я не забуду тебя. Вот, Я начертал тебя на дланях Моих; стены твои всегда предо Мною (Ис.49:15,16).

**Вопрос второй:** На каких основаниях, пребывающая в нашем сердце, Крепость имени Бога Всевышнего – призвана быть, живым щитом нашего спасения, чтобы стать для нас упованием в Его Скинии?

В Писании слово «щит» в отношениях Бога с человеком, употребляется, как «Защитник», и как «живая защита».

Облечение в такую живую защиту, возводится Писанием, в достоинство нашего воинского оснащения.

Для сего приимите всеоружие Божие, дабы вы могли противостать в день злый и, все преодолев, устоять. А паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все раскаленные стрелы лукавого (Еф.6:13,16).

А посему, назначение живого щита веры, призвано Богом, защищать нас, как воинов молитвы, воинствующих в интересах Бога, не только от раскалённых стрел лукавого, но защита живого щита – это:

**1.** Защита от гнева Божия.

**2.** Защита от обольщения лукавого.

**3.** Защита от злого и клеветнического языка.

**4.** Защита от суетной жизни, переданной от отцов.

**5.** Защита от проклятия болезни.

**6.** Защита от проклятия нищеты.

**7.** Защита от проклятия преждевременной смерти.

Исходя из этого, все деяния Бога связанные с нашей защитой, от имеющихся у нас врагов, являются для нас щитом Божиим.

И, облечение в живую защиту Бога – это облечение в сердечную веру, что подразумевает соработу нашей веры, с Верой Божией, в которой Писанием чётко очерчены и обусловлены роли Бога и человека.

**1.** Следует памятовать, что в достоинстве и проявлении живого Щита – Бог является непосредственно только для Авраама и его потомков:

После сих происшествий было слово Господа к Авраму в видении, и сказано: не бойся, Аврам; Я твой щит; награда твоя весьма велика (Быт.15:1).

Знаменательно то, что Бог открылся Аврааму, как его живой Щит, только после определённых происшествий.

Из чего следует, что для того, чтобы Бог стал для нас живым Щитом, от семи вышеприведённых опасностей, возникших из-за грехопадения Адама, от семени которого произошёл весь род человеческий, в силу чего и унаследовал от него программу греха.

С одной стороны – нам, необходимо быть потомками Авраама по вере, которому Бог, по определённым причинам, не вменил греха Адама, в котором родился Авраам.

А, с другой стороны – независимо от закона греха и смерти, который возник в человеке, и получил силу, от нарушенной Адамом заповеди, Бог вменил Аврааму праведность.

И, чтобы стать потомками Авраама, и таким образом, получить власть на право, соработать своей верой с Верой Божией, в достоинстве живого Щита, нам необходимо родиться свыше через принятие Иисуса Христа своим Господом и Своим Спасителем. Как написано:

Христос искупил нас от клятвы закона, сделавшись за нас клятвою – ибо написано: проклят всяк, висящий на древе, - дабы благословение Авраамово через Христа Иисуса распространилось на язычников, чтобы нам получить обещанного Духа верою (Гал.3:13-14).

Результатом того, что мы действительно приняли Иисуса Христа своим Господом и своим Спасителем будет познание того, что во Христе Иисусе, Бог не вменяет нам греха и оправдывает нас.

Блажен человек, которому Господь не вменит греха. Блаженство сие относится к обрезанию, или к необрезанию? Мы говорим, что Аврааму вера вменилась в праведность. Когда вменилась? после обрезания или до обрезания? Не после обрезания, а до обрезания.

И знак обрезания он получил, как печать праведности через веру, которую имел в необрезании, **так что он стал отцом всех верующих** в необрезании, чтобы и им вменилась праведность,

И отцом обрезанных, не только принявших обрезание, но и ходящих по следам веры отца нашего Авраама, которую имел он в необрезании. Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:8-13).

**2.** Бог становится для нас, верой нашего сердца, в достоинстве живого Щита веры, только после определённых происшествий, которые произошли с Авраамом, и которые призваны произойти с нами.

С одной стороны – это момент, когда мы умираем в смерти Господа Иисуса, для своего народа, для дома своего отца; и для растлевающих вожделений своей души.

И сказал Господь Авраму: пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего, в землю, которую Я укажу тебе; и Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя твое,

И будешь ты в благословение; Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные (Быт.12:1-3).

Слыши, дщерь, и смотри, и приклони ухо твое, и забудь народ твой и дом отца твоего (Пс.44:11).

А, с другой стороны – когда мы берём на себя ответственность за защиту своего призвания, выраженного в образе обетованной земли, под которой имеется в виду, наше земное тело, в измерении времени.

Какие же эти происшествия произошли с Авраамом, после которых Бог открылся Аврааму, как живой Щит?

**Во-первых:** как только нога Авраама вступила на обетованную землю Бог, как и в случае с Адамом в Едемском саду, возложил на Авраама ответственность, за охрану границ обетованной земли, которая являлась образом нашего земного тела во времени.

**Во-вторых:** Щитом для всех детей Авраама – является кровь завета, нанесённая на перекладину и косяки дверей их естества:

И будет у вас кровь знамением на домах, где вы находитесь, и увижу кровь и пройду мимо вас, и не будет между вами язвы губительной, когда буду поражать землю Египетскую (Исх.12:13).

Зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца (1Пет.1:18,19).

**В-третьих:** Щитом для всех детей Авраама – является истина Бога, означенная в Писании:

Щит и ограждение – истина Его (Пс.90:4).

Ты покров мой и щит мой; на слово Твое уповаю (Пс.118:114).

Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными (Ин.8:31,32).

**В-четвёртых:** Щитом для всех детей Авраама – является благоволение Бога:

Ибо Ты благословляешь праведника, Господи; благоволением, как щитом, венчаешь его (Пс.5:13).

Издали явился мне Господь и сказал: любовью вечною Я возлюбил тебя и потому простер к тебе благоволение (Иер.31:3).

**В-пятых:** Щитом для всех детей Авраама – является соработа нашей веры с верой Божией:

А паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все раскаленные стрелы лукавого (Еф.6:16).

Взять щит веры означает – исповедывать веру своего сердца. Люди, обладающие верой сердца, являются носителями веры Божией. А это означает, что они постоянно пребывают в слове Божием, и что слово Божие пребывает в них.

**В-шестых:** Щитом для всех детей Авраама – является защита и уважение суверенных границ, как своих, так и своего ближнего:

Не передвигай межи давней и на поля сирот не заходи, потому что Защитник их силен; Он вступится в дело их с тобою (Прит.23:10-11).

Люди, обладающие контролирующим духом, и зависящие от контролирующего духа, утрачивают своё право на защиту Божию.

Итак, стойте в свободе, которую даровал нам Христос, и не подвергайтесь опять игу рабства (Гал.5:1).

**В-седьмых:** Щитом для всех детей Авраама – является праведность их сердца:

Щит мой в Боге, спасающем правых сердцем (Пс.7:11).

Если бы я видел беззаконие в сердце моем, то не услышал бы меня Господь (Пс.65:18).

Ибо семь раз упадет праведник, и встанет; а нечестивые впадут в погибель (Прит.24:16).

**Вопрос третий:** Какие условия необходимо выполнить, чтобы защита Бога, представленная в Его живом щите, могла стать для нас упованием на Бога, на стезях овец, подле шатров пастушеских?

Из, поставленного вопроса следует, что живой щит нашего спасения, в достоинстве Веры Божией, может быть нашим упованием, при одном условии, если мы будем следовать по следам овец, и пасти козлят своих подле шатров пастушеских.

Скажи мне, ты, которого любит душа моя: где пасешь ты? где отдыхаешь в полдень? к чему мне быть скиталицею возле стад товарищей твоих? Если ты не знаешь этого, прекраснейшая из женщин, то иди себе по следам овец и паси козлят твоих подле шатров пастушеских (Песн.1:6,7).

**Вопрос четвёртый:** Какие условия необходимо выполнить, чтобы защита Бога, представленная в Его живом щите, могла стать для нас живой защитой, чтобы утвердить наше помазание?

Учитывая, что мы уже освятились, для посвящения, быть царём и священником Богу, когда умерли для своего народа; для дома своего отца; и для своих душевных вожделений.

То, для того чтобы утвердить своё помазание, в имеющемся посвящении – необходимо утвердить его в своём сердце, посредством ратификации Веры Божией в своём сердце.

На практике, ратифицировать веру своего сердца означает – перевести формат своего оправдания, в формат праведности, в которой мы могли бы почитать себя мёртвыми для греха, живыми же для Бога или же, называть несуществующее, как существующее.

**Вопрос пятый:** Какую цель, призвано преследовать, дарованное нам Богом помазание, для нашего земного тела, в измерении времени?

Я напомню, что эта цель, содержится в такой фразе: «Спаси народ Твой и благослови наследие Твое; паси их и возвышай их во веки!»

С одной стороны: смысл этой фразы, указывает на то, что утверждение нашего помазания – возможно только в органическом единении, с наследием Бога, в лице избранного Им остатка.

А, с другой стороны: смысл этой фразы, указывает на то, что реализация, утверждённого Богом помазания, состоит в том, чтобы благословить нас тем, чтобы пасти нас, и возвышать нас во веки.

И выведу их из народов, и соберу их из стран, и приведу их в землю их, и буду пасти их на горах Израилевых, при потоках и на всех обитаемых местах земли сей. Буду пасти их на хорошей пажити,

И загон их будет на высоких горах Израилевых; там они будут отдыхать, в хорошем загоне и будут пастись на тучной пажити, на горах Израилевых. Я буду пасти овец Моих и Я буду покоить их, говорит Господь Бог (Иез.34:13-15).