***Эпиграф к исследованию Слова Божьего: 10.12.18 Пятница 7:00 рм***

И сказал Иисус ученикам Своим: вот то, о чем Я вам говорил, еще быв с вами, что надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах (Лк.24:44). Итак:

Чтобы нам, как причастникам Тела Христова, разделить со Христом исполнение всего написанного о Нём в Писании, мы продолжим наше исследование в направлении нашей соработы со Святым Духом в том, – что необходимо предпринять, со своей стороны, чтобы получить:

***Право на власть, отложить прежний образ жизни,***

***чтобы облечься в новый образ жизни.***

**Отложить** прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а **обновиться** духом ума вашего и **облечься** в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Для выполнения этой повелевающей заповеди – задействованы три повелевающих и основополагающих действия:

**1.** Отложить.

**2.** Обновиться.

**3.** Облечься.

Мы отметили, что именно, от решения этих трёх судьбоносных действий: совлечься, обновиться, и облечься – будет зависеть, обратим мы себя в сосуды милосердия или, в сосуды гнева, а вернее – состоится совершение нашего спасения, которое дано нам в формате залога или же, мы утратим его навсегда. В силу чего, наши имена, навсегда будут изглажены из Книги Жизни.

В определённом формате, мы уже рассмотрели первые два вопроса и, остановились на исследовании третьего вопроса:

Какие условия необходимо выполнить, чтобы посредством уже нашего обновлённого мышления, начать процесс облечения самого себя, в полномочия своего нового человека, созданного по Богу во Христе Иисусе, в праведности и святости истины?

И, в связи, с облечением самого себя, в полномочия своего нового человека, несущего в себе, полномочия воскресения Христова, во всеоружии света, мы пришли к выводу, что нам, крайне необходима помощь Бога, в достоинстве Его искупительной милости.

Средством же, для принятия всякой помощи, выраженной в наследии милостей Божиих – является оружие молитвы или поклонение.

Мы отметили, что бытие молитвы, сродни бытию Бога – ибо она, всегда присутствовала и обнаруживала себя там, где пребывает Бог.

Познание Бога, и Его воли, выраженной в Его благих замыслах и целях возможно, только через познание бытия молитвы, которая обуславливает, как язык Бога, так и правовой статус общения с Богом.

А посему, степень познания Бога и Его волеизъявления, полностью зависит, от степени познания, бытия молитвы, которая является языком, средством, и правом общения с Богом. Именно, поэтому:

Устроение жертвенника, обуславливающего состояние сердца и мотивы поклонника Бога, а так же, сама жертва, приносимая на таком жертвеннике, которая обуславливала юридический и правовой статус молитвы – принадлежала исключительно тем человекам, которые были облечены в правовое достоинство и статус священников.

Человек, облеченный в ранг, и достоинство священника – это человек, облечённый в достоинство правового ходатая, которому доверено Богом, юридическое право, посредством правовой молитвы, которая является языком Бога, и отвечает требованиям Его воли, приступать к Богу, и входить в присутствие Бога, чтобы предоставлять права и интересы Бога, выраженные в волеизъявлении Бога.

Одна из таких молитв Давида, записанная в его 142 песне, как раз и раскрывает условия, на основании которых, человек призван создавать Богу юридическое основание, для вмешательство Его милости, как в свою жизнь, так и, в пределы тех сфер нашего влияния, за которые, мы несём ответственность пред Богом – она то, и стала, предметом нашего последующего исследования.

Господи! услышь молитву мою, внемли молению моему по истине Твоей; услышь меня по правде Твоей и не входи в суд с рабом Твоим, потому что не оправдается пред Тобой ни один из живущих.

Враг преследует душу мою, втоптал в землю жизнь мою, принудил меня жить во тьме, как давно умерших, -

И уныл во мне дух мой, онемело во мне сердце мое. Вспоминаю дни древние, размышляю о всех делах Твоих, рассуждаю о делах рук Твоих. Простираю к Тебе руки мои;

Душа моя – к Тебе, как жаждущая земля. Скоро услышь меня, Господи: дух мой изнемогает; не скрывай лица Твоего от меня, чтобы я не уподобился нисходящим в могилу.

Даруй мне рано услышать милость Твою, ибо я на Тебя уповаю. Укажи мне путь, по которому мне идти, ибо к Тебе возношу я душу мою. Избавь меня, Господи, от врагов моих;

К Тебе прибегаю. Научи меня исполнять волю Твою, потому что Ты Бог мой; Дух Твой благий да ведет меня в землю правды.

Ради имени Твоего, Господи, оживи меня; ради правды Твоей выведи из напасти душу мою. И по милости Твоей истреби врагов моих и погуби всех, угнетающих душу мою, ибо я Твой раб (Пс.142:1-12).

Мы отметили, что раннее утро, которое следует, сразу после тёмной ночи – это образ воскресения Христова, явленный в законе Духа жизни, призванного освободить наши тела, от закона греха и смерти, чтобы воцарить воскресение Христово в нашем земном теле, и облечь наши земные тела, в праведность воскресения Христова. А посему:

Чтобы Давиду, а равно и нам, рано услышать милость Бога, в силе воскресения Христова, как результата данного нам Богом искупления, во Христе Иисусе, и через Христа Иисуса – Давиду, а равно и нам, необходимо было, представить Богу, некое юридическое основание или некое право, запечатлённое на скрижалях нашего сердца.

И, таким юридическим основанием, на скрижалях нашего сердца в данной молитве, послужили десять уникальных в своём роде аргументов, обусловленных владычественными и державными Словами Бога, обращёнными в обетования и заповеди, которые мы, призваны приводить Богу, как содержимое своего сердца, говоря Богу:

 **1.** Услышь меня, ради Твоей истины и правды.

 **2.** Услышь меня, ради воспоминания дней древних и всех дел Твоих.

 **3.** Услышь меня потому, что я простираю к Тебе мои руки.

 **4.** Услышь меня потому, что я на Тебя уповаю.

 **5.** Услышь меня, ради возношения души моей к Тебе.

 **6.** Услышь меня потому, что - я к Тебе прибегаю.

 **7.** Услышь меня потому, что - Ты мой Бог.

 **8.** Услышь меня, ради Твоего имени.

 **9.** Услышь меня, ради Твоей милости.

**10.** Услышь меня потому, что - я раб Твой.

На предыдущих служениях, мы уже рассмотрели природу первого аргумента, пребывающего в сердце Давида – это доказательства, что в его сердце, пребывала истина и правда, которые являлись для Бога юридическим основанием, дающим возможность, услышать Давида, и встать на сторону Давида, в его противостоянии с имеющимися у него врагами. И, остановились на исследовании второго аргумента.

**Второй аргумент** – это доказательство, что в сердце Давида, пребывала память, дней древних и всех дел, совершённых Богом в этих древних днях, исповеданная и приведённая им в молитве.

Образ этого доказательства, мы усмотрели, в судном наперснике Первосвященника, который являлся предметом уникальной и постоянной памяти пред Богом, определяющим собою – правовой эталон постоянной молитвы, с которой мы, как цари и священники Нового Завета, призваны приступать к Богу, во Христе Иисусе.

И, создавался судный наперсник, и обслуживал, только один предмет, в сердце человека – это Урим и Туммим, наличие которых, позволяло Богу, слышать человека, а человеку, позволяло слышать Бога.

А посему, чтобы быть услышанным Богом, в откровениях Его Урима, который являлся образом Святого Духа – необходимо было, сохранять в своей памяти дела Божии, в предмете Его Туммима, образом которого являлось Законодательство Бога, содержащее в себе свод всех заповедей, и всех обетований Бога, посредством которых Бог, совершил Свои дела в древних днях. А посему:

**Судный наперсник**, как предмет постоянной памяти пред Богом – это сакральный образ правового формата, постоянной молитвы, в устах правового ходатая, дающей Богу юридическое основание, выполнять Свою волю, на планете Земля, как в человеках добрых, так и злых.

Таким образом, молитва, не соответствующая требованиям и характеристикам «судного наперсника», не имеет юридического права, называться молитвой, в устах правового ходатая, призванного Богом, с дерзновением входить во Святилище, чтобы приступать к Богу.

Так, как – только формат постоянной молитвы, представленный в судном наперснике Первосвященника, даёт нам право во Христе Иисусе, входить, во Святилище, как царям и священникам Богу, чтобы представлять ходатайства, преследующие интересы Его воли.

**Порядок устройства судного наперсника** – определял и предписывал, требования духа и истины, которым должны были соответствовать, истинные поклонники, которых ищет Себе Бог.

Но настанет время и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе. Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине (Ин.4:23,24).

При нарушении устройства, в порядке судного наперсника, обуславливающего состояние и природу сердца поклонника Бога, судный наперсник, утрачивал свою природу и своё назначение.

Поклонение Отцу в духе и истине – заключается в том, чтобы не повреждать истины, в преследовании целей, установленных Богом в Писании, как это делали во все времена и, делают сегодня многие, в силу своей жестоковыйности и, в угоду, своей корысти и, лицемерия.

Ибо мы не повреждаем слова Божия, как многие, но проповедуем искренно, как от Бога, пред Богом, во Христе (2.Кор.2:17).

В Септуагинте, судный наперсник называется - «знамением правосудия».‬‬‬‬‬‬‬‬‬ Так, как посредством Урима и Туммима, содержащегося в судном наперснике, Бог мог сообщать человеку Свой суд.

**Образ судного наперсника** – это образ совести человека, очищенной от мёртвых дел, на скрижалях которой, в двенадцати именах патриархов, запечатлён образ – статуса правовой молитвы, соответствующей требованиям, начальствующего учения Христова.

Совесть человека, очищенная от мёртвых дел, с запечатлённой на её скрижалях истины и правды, исполненной силы Святого Духа – призвана была давать Богу, юридическое основание и право, реализовывать в них, и через них, Его волю на «планете Земля».

В определённом формате, мы уже рассмотрели размеры и род материала, из которого должен был устрояться судный наперсник, которому мы призваны соответствовать, в своём духе. И**,** остановились на следующем требовании, которое гласит:

И вставь в него оправленные камни в четыре ряда; рядом: рубин, топаз, изумруд, - это один ряд; второй ряд: карбункул, сапфир и алмаз; третий ряд: яхонт, агат и аметист; четвертый ряд: хризолит, оникс и яспис; в золотых гнездах должны быть вставлены они.

Сих камней должно быть двенадцать, по числу сынов Израилевых, по именам их; на каждом, как на печати, должно быть вырезано по одному имени из числа двенадцати колен (Исх.28:17-21).

**Двенадцать золотых гнёзд** – это владычество, начальствующего правления, содержащегося в учении Иисуса Христа, пришедшего во плоти, которое обуславливало порядок Бога, который мы, как поклонники Бога, призваны представлять пред Лицем Бога, в правовом основании своей постоянной молитвы.

**Двенадцать драгоценных камней**, с вырезанными на них, как на печати, именами сынов Израилевых – это образ и формат нашей постоянной молитвы, представляющей собою, совершенные суды Бога, содержащиеся в начальствующем учении Христовом.

Отсюда следует, что, не золотые гнёзда, в предмете истины слова Божия, подгоняются по своему размеру и, по своей конфигурации, под драгоценные камни, а драгоценные камни, в предмете наших молитв, подгоняются под размеры и конфигурацию золотых гнёзд истины.

**Постоянная молитва,** в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника, с двенадцатью именами – это молитва неотступная, которая в своём ходатайстве, представляет интересы воли Божией и, не отступает от намеченной цели, доколе не получит просимое.

В определённом формате, мы уже рассмотрели, что постоянная молитва, в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника, с которой мы, как воины молитвы, призваны приступать к Богу, во Христе Иисусе, призвана соответствовать такими требованиям:

 **1.** Быть – неотступной.

 **2.** Усердной.

 **3.** Прилежной.

 **4.** С дерзновением.

 **5.** Благоговейной.

 **6.** С показанием веры сердца.

 **7.** С благодарением.

 **8.** С радостью.

 **9.** В страхе Господнем.

**10.** Во Святом Духе или же, молением на иных языках.

Значимость судного наперсника на поддире Первосвященника, как оружие воина молитвы, призвано давать Богу юридическое основание, действовать на планете Земля. И, в-первую очередь – останавливать гнев Божий, среди народа Божьего, когда он будет впадать в искушение смерти. Я напомню, как природу судного наперсника, описал Соломон, в данной ему Богом премудрости.

Хотя искушение смерти коснулось и праведных, и много их погибло в пустыне, но недолго продолжался этот гнев, ибо непорочный муж поспешил защитить их; принеся оружие своего служения,

Молитву и умилостивление кадильное, он противостал гневу и положил конец бедствию, показав тем, что он слуга Твой. Он победил истребителя не силою телесною и не действием оружия, но словом покорил наказывавшего, воспомянув клятвы и заветы отцов.

Ибо, когда уже грудами лежали мертвые одни на других, он, став в средине, остановил гнев и пресек ему путь к живым.

На поддире его был целый мир, и славные имена отцов были вырезаны на камнях в четыре ряда, и величие Твое — на диадеме головы его. Этому уступил истребитель, и этого убоялся: ибо довольно было одного этого испытания гневного (Прем.Сол.18:20-25).

**Устройство судного наперсника,** в нашем сердце – выражает себя, в устройстве Царства Небесного, в образе, взращенного нами плода правды, в достоинстве плода дерева жизни.

**Взращивание, в своём сердце плода Дерева жизни** – это устроение самого себя, в нового человека, созданного по Богу, в праведности, и святости истины, в дом духовный, в священство святое.

При этом мы отметили: как всё великолепие и порядок Храма, создавалось только для одного священного предмета и, обслуживало только один священный предмет – это золотой Ковчег Завета.

Точно так же, и ефод первосвященника, с прикреплённым к нему судным наперсником, создавался и обслуживал, только один священный предмет, который в точности, призван был дублировать и исполнять, функции золотого ковчега – это Урим и Туммим.

Потому, что, как золотой Ковчег Завета, так и судный наперсник – образно, но только, с разных сторон и, с различным назначением, представляли совесть человека, очищенную от мёртвых дел.

**Урим и туммим**, на иврите означает – «свет и совершенство», «свет и право» или, «откровение и истина». Так, например:

Десятословие, внутри Ковчега Завета – являлось истиной. И эту истину, в судном наперснике представлял – Туммим.

А откровение Святого Духа, открывающего таинство Туммима, которое человек мог получать над крышкой Ковчега Завета, в судном наперснике представлял Урим. А посему:

Поклонником Бога, мог быть, только тот человек, который обладал в себе совестью, очищенной от мёртвых дел или же, мудрым сердцем, на скрижалях которого, запечатлена истина, в достоинстве Туммима.

В силу чего, откровение Божие, в предмете Урима, могло почивать – только в границах истины, которую в сердце человека, представлял Туммим, в учении Иисуса Христа, пришедшего во плоти, как написано:

И вот, Я в сердце всякого мудрого вложу мудрость, дабы они сделали все, что Я повелел тебе (Исх.31:6).

Содружество Туммима и Урима, в сердце человека – это слияние между собою, двух форматов Божественной мудрости, которые гласят, что носители Туммима и Урима – являются истинными поклонниками Бога, и обладают иммунитетом Святого Духа.

В определённом формате, мы уже рассмотрели семь свойств, которым обладало сердце воина молитвы, в семи драгоценных камнях судного наперсника, через которые Бог, мог постоянно приводить, в исполнение Свою волю, в человеках на планете земл.

И, остановились на рассматривании восьмого свойства, в восьмом драгоценном камене, на судном наперснике нашего сердца.

**8. Свойство поклонника,** на судном наперснике нашего сердца, пребывающего во Христе Иисусе, через которое Бог, может постоянно приводить Свою волю в исполнение на планете Земля, представлено в достоинстве **драгоценного камня** **агата**.

А именем, вырезанным на **втором драгоценном камне** судного наперсника, в третьем ряду снизу, на скрижалях нашего сердца, служащего постоянной памятью пред Богом – являлось имя Асир. Это восьмой сына Иакова, имя которого означает – пленник блаженства:

**Асир** – пленник, обладающий блаженством в Боге.

Пленник, пленённый Богом с высоты небес.

Пленник, обретающий благоволение в Боге.

Пленник, царствующей благодати, через праведность сердца.

Пленник, обладающий самодостаточностью в Боге.

И родила Зелфа, служанка Лии, другого сына Иакову. И сказала Лия: **к благу моему, ибо блаженною будут называть меня** женщины. И нарекла ему имя: Асир (Быт.30:12-13). И, будем помнить, что:

Совокупность имён патриархов, записанных на судном наперснике нашего сердца – содержит в себе, нашу благословенную судьбу; наше благое предназначение; наше святое призвание, и нашу возвышенную и прекрасную долю, хранимую и предназначенную нам Богом, во Христе Иисусе, прежде создания мира. Мы отметили, что:

**Натуральный агат** – уникален тем, что ни один другой драгоценный, полудрагоценный или поделочный камень, не может похвалиться таким количеством типов, видов, подвидов и семейств.

При этом, как говорят ювилиры и любители драгоценных камней: всякий агат радует глаз, греет душу, увлекает разум. В переводе с греческого слово «агат» означает – блаженный, что вполне соответствует значению имени Асир, написанного на этом камне.

**Имя Бога**, представленное в драгоценном агате, по предположениям Иудейского раввината означает «Эль Элион», что на русском языке означает – Всевышний, что указывает, на неограниченную и суверенную власть Бога, как в безграничном пространстве, которое Он заполняет Собою, благодаря Своей Вездесущности,

Так и на неограниченную и суверенную власть, в измерении, созданной Им вселенной – видимой и невидимой, которые Он заполняет Собою, в этом безграничном пространстве.

Оставаясь при этом, сокрытым от всего видимого и невидимого творения, абсолютной мглой, выраженной в Его неприступном свете – обуславливающим славу, Его абсолютной святости, которой Он отделил Себя, от созданного Им творения, и находится от него в величавом уединении, и с неограниченной над ними властью.

Право, приблизиться и вступить в пределы священной мглы, обусловленной славой Его неприступного света, превознесённого и пребывающего на высоте небес – призвано, только семя Авраама, в лице тех человеков, которые родились от семени слова истины, и возрасли в полную меру возраста Христова.

Ибо надлежало, чтобы Тот, для Которого все и от Которого все, приводящего многих сынов в славу, вождя спасения их совершил через страдания. Ибо и освящающий и освящаемые, все - от Единого;

Поэтому Он не стыдится называть их братиями, говоря: возвещу имя Твое братиям Моим, посреди церкви воспою Тебя. И еще: Я буду уповать на Него. И еще: вот Я и дети, которых дал Мне Бог.

А как дети причастны плоти и крови, то и Он также воспринял оные, дабы смертью лишить силы имеющего державу смерти, то есть диавола, и избавить тех, которые от страха смерти через всю жизнь были подвержены рабству. Ибо не Ангелов восприемлет Он, но восприемлет семя Авраамово (Евр.2:10-16).

Во Христе Иисусе, достоинством священной мглы, в которой пребывает Всевышний – является Святилище, в лице Церкви Иисуса Христа, и новый человек, возросший в полную меру возраста Христова, рождённый от семени слова истины, пребывающий в нашем, пока ещё, смертном и тленном теле.

В котором Бог, намерен разрушить державу смерти, и воздвигнуть на её месте Христом Иисусом, державу жизни вечной, по Своей извечной силе – содержащейся в Своём имени Всемогущий; Которое по Своей извечной природе, превознесено выше небес, и находит своё выражение – в имени Всевышний. Таким образом:

Исходя из значения имени Асира, написанным на драгоценном камне агате, **восьмой принцип**, положенный в основание, постоянной молитвы, с которым нам следует являться постоянной памятью пред Богом – являются функции, выраженные в нашей добровольной зависимости – **стать блаженным пленником Бога**, способным своей молитвой, соработать с именем Бога Эль-Элион или Всевышний.

Что на практике означает, соработать своей верой, с Верой Божией, которая обнаруживает себя, в имени Бога Эль-Элион или Всевышний.

Так например: перед своей смертью Иаков, благословляя своего сына Асира, по вдохновению Святого Духа, предрёк его судьбу, которая призвана была стать, благословенной судьбой от Бога, для всякого человека, поклоняющегося Богу, в духе и истине.

Для Асира – слишком тучен хлеб его, и он будет доставлять царские яства (Быт.49:20).

**Доставлять** – быть помазанным.

Быть посвящённым.

Быть преданным или верным.

Быть исполнительным.

**Царские яства** – деликатес.

Вкусная пища; святыня.

Предмет поклонения.

Ободрение; радость.

Удовольствие; успокоение.

На практике, доставка царских яств – призвана происходить, исключительно, через соработу нашей веры, с Верой Божией, обнаруживающей себя, в имени Бога Эль-Элион или Всевышний.

Перед своей смертью Моисей, благословляя Асира, по вдохновению всё того же Святого Духа, несколько шире, приоткрыл судьбу имени Асира, содержащуюся в доставке царских яств.

Об Асире сказал: благословен между сынами Асир, он будет любим братьями своими, и окунет в елей ногу свою; железо и медь – запоры твои; как дни твои, будет умножаться богатство твое (Вт.33:24,25).

**Образ ноги**, погружённой в елей – это образ, хождения человека в помазующей вере Божией, которая раскрывает и демонстрирует образ, хождения человека в свободе Христовой, освободившей нас от власти, царствующего греха в нашем теле.

В силу этого, фраза: «окунёт ногу свою в елей» указывает – на добровольное повиновение нашей веры, Вере Божией, выраженной в нашем сердце, в истине Слова Божия, и в откровениях Святого Духа, открывающих значение и назначение этой истины.

Или же, на пребывании нашего сердца, в истине Слова, и во Святом Духе, открывающим значение истины в сердце, и делающим нас свободными от зависимости царствующего греха в нашем теле.

Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными (Ин.8:31,32).

**Образ запоров, из железа и меди** – это образ судопроизводства. А посему, фраза: «железо и медь – запоры твои» означает – суды Твои в достоинстве железа и меди, являются запорами ворот моих, от проникновения в моё сердце, всякой инородной и мятежной мысли.

Да живет душа моя и славит Тебя, и суды Твои да помогут мне (Пс.118:175).

Суды Господни, в достоинстве запоров, из железа и меди, исходящие из Законопроизводства Бога Всевышнего, представлены в исполнении повелений, откровений, заповедей и уставов Господних.

Не отнимай совсем от уст моих слова истины, ибо я уповаю на суды Твои и буду хранить закон Твой всегда, во веки и веки; буду ходить свободно, ибо я взыскал повелений Твоих;

Буду говорить об откровениях Твоих пред царями и не постыжусь; буду утешаться заповедями Твоими, которые возлюбил; руки мои буду простирать к заповедям Твоим, которые возлюбил, и размышлять об уставах Твоих (Пс.118:43-48).

**Образ, умножающего богатства** – это образ умножающейся веры, в имеющиеся обетования Бога, насаждённых в сердцах, любящих Бога, которые на стезях их сердец – являются, как лучезарным светилом, которое более и более светлеет до полного дня, так и наследием умножающегося и расширяющегося в их сердцах Царства Небесного.

Исходя, из такой смысловой констатации, фраза: «как дни твои, будет умножаться богатство твое» означает:

Богатство веры, хранящееся и пребывающее в нашем сердце, в достоинстве обетований Бога, которые являются лучезарным светилом, на стезях нашего сердца, ведущих нас к Богу – будет умножаться, по мере нашего возрастания в Вере Божией, представляющей наше возростание в имени Бога – Всевышний.

Послушайте, братия мои возлюбленные: не бедных ли мира избрал Бог быть богатыми верою и наследниками Царствия, которое Он обещал любящим Его? (Иак.2:5).

Стезя праведных – как светило лучезарное, которое более и более светлеет до полного дня. Путь же беззаконных – как тьма; они не знают, обо что споткнутся (Прит.4:18,19).

Умножению владычества Его и мира нет предела на престоле Давида и в царстве его, чтобы Ему утвердить его и укрепить его судом и правдою отныне и до века. Ревность Господа Саваофа соделает это (Ис.9:7).

Смысл, об умножении богатства нетленного, содержащегося в этих местах Писания, связанных с соработой наших молитв с именем Бога – Всевышний, не является исчерпывающим, так как разлит во всём Писании, и многократно встречается, как в иносказаниях пророков и псалмов, так в притчах, и в прямых текстах Писания.

Однако, чтобы судьба, содержащаяся в имени Асира, стала содержанием нашей правовой молитвы – необходимо обладать достоинством имени Асира, которое состоит в том, что имя «Асир» означает – пленник блаженства или же, блаженство, обретённое от желанного плена, Божественной любви.

Ты восшел на высоту, пленил плен, принял дары для человеков, так чтоб и из противящихся могли обитать у Господа Бога (Пс.67:19).

Фраза: «Ты восшел на высоту, пленил плен, принял дары для человеков», означает – Ты воздействовал полномочиями Своего имени Всевышний, чтобы пленить плен, и дать дары человекам.

Учитывая, что царствующих грех в теле спасённого человека, царствует посредством его интеллекта или же, посредством возможностей его мышления, которое не обновлено духом его ума.

Бог, не может пленить человека, пленённого гением его надменного интеллекта, за которым стоят организованные силы поднебесья, если человек, сознательно и добровольно, не пожелает стать пленником любви Божией «агаппе», при том, на условиях, установленных Богом, исполнение которых призваны дать Богу, юридическое основание, пленить человека, находящегося в плену царствующего греха.

Становясь пленниками Божественной любви, мы получаем юридическое основание и право, соработать с именем Бога – Всевышний, и облекаться в полномочие имени Бога – Всевышний.

Давайте посмотрим, каким образом, и при каких обстоятельствах, пленник царствующего греха, получает юридическую силу, стать пленником царствующей правды.

И, таким образом, становится любимым своими братьями, получает возможность, погрузить ногу свою в елей; благодаря чего, железо и медь, в достоинстве судов Бога – становятся его запорами; и богатство его веры, начинает умножаться так, как умножаются его дни.

Или же: Каким образом, призвана умножаться Вера Божия в нашем сердце, при соработе наших молитв, с именем Бога – Всевышний?

В связи, с возрастанием в Вере Божией или же, с умножением Веры Божией в нашем сердце, мы с разных сторон, уже рассмотрели ряд, пророческих иносказаний.

В этих иносказаниях, мы познакомились с условиями, в исполнении которых мы, как истинные поклонники Бога, призваны соработать с именем Бога – Всевышний, чтобы разрушить державу смерти в нашем теле, в лице, царствующего в нём греха, посредством совлечения, с нашего тела ветхого человека с делами его, чтобы с шумом низвергнуть его, из нашего тела в преисподнюю.

И затем, на месте державы смерти, воздвигнуть в нашем теле Царство Небесное, в достоинстве державы жизни вечной. Итак:

**\*Следующее иносказание**, в котором Святой Дух раскрывает условия, благодаря которым мы, как истинные поклонники Бога, могли бы соработать молитвой веры, с именем Бога «Всевышний» – это вспомнить дни древние, и помыслить о летах прежних, когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых.

Вспомни дни древние, помысли о летах прежних родов; спроси отца твоего, и он возвестит тебе, старцев твоих, и они скажут тебе. Когда Всевышний давал уделы народам и расселял сынов человеческих, тогда поставил пределы народов по числу сынов Израилевых; ибо часть Господа народ Его, Иаков наследственный удел Его (Вт.32:7-9).

Разумеется, речь идёт о таких воспоминаниях, которые являлись и являются частью нашей жизни, настолько хорошо нам известные, что запечатлелись в нашем сердце. А именно, когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых, к которым мы имеем, прямое причастие, по вере во Христа Иисуса. В противном случае, это повеление к нам, не может иметь никакого отношения.

Насколько нам известно, память сердца – это некая программа, выраженная в наших мыслях, которые идентифицируют наше происхождение и нашу принадлежность; либо к роду Бога, либо к роду диавола. Всё будет зависеть от того, какого рода это память или, какого рода эти мысли, которым мы позволили, поселиться в сердце.

Исходя, из имеющегося повеления, память нашего сердца, содержащая в себе пределы, в которых находятся уделы народов, данные для них Всевышним, по числу сынов Израилевых –

Это юридическое право, дающее нам возможность, наследовать обетование, которое является нашим извечным предназначением, быть частью Господа, и Его наследственным уделом, который призван стать в нашем теле – державой жизни вечной, в которой вечно будет пребывать и выражать Себя Всевышний.

Таким образом, цель наших воспоминаний, связанных с нашим взаимодействием с именем Бога Всевышний, состоит в том, чтобы мы могли представить доказательства Всевышнему, что мы являемся Его наследственным уделом. И, таким доказательством, является тот фактор, что мы содержим в своей памяти то событие – когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых.

И, чтобы уяснить суть имеющегося повеления: вспомнить дни древние и помыслить о летах прежних родов, нам необходимо будет ответить на ряд вопросов, связанных в имеющемся повелении, с нашим взаимодействием, с именем Бога Всевышний:

**1.** О каком отце, и о каких старцах идёт речь, которых мы призываемся спросить о летах прежних родов, когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых?

**2.** О каком числе сынов Израилевых идёт речь, по числу которых, Всевышний поставил пределы народам?

**3.** Что это за народы, которым Всевышний поставил пределы по числу сынов Израилевых? И: Что следует разуметь под уделами, которые Всевышний давал народам по числу сынов Израилевых?

**4.** Какой смысл кроется под наследственным уделом Всевышнего, в лице Иакова?

**5.** Каким образом, мы призываемся вспомнить дни древние, и помыслить о летах прежних родов?

**Итак, вопрос первый:** О каком отце, и о каких старцах идёт речь, которых мы призываемся спросить о летах прежних родов, когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых?

Разумеется, что отцы, от которых мы были зачаты, и унаследовали программу греховной жизни, не смогут ответить нам на вопрос: когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых?

Равно и старцы наши по плоти, подобно нашим отцам по плоти, навряд ли смогут ответить нам, на интересующий нас вопрос: когда Всевышний поставил пределы народов по числу сынов Израилевых?

И, если вы обратили внимание, то об отце, речь идёт в единственном числе, как об одном человеке, в то время, как о старцах, речь идёт во множественном числе, как о многих человеках.

Под словом «отец», в данном месте Писания, на иврите имеется в виду – Альфа и Омега, а так же, человек, представляющий отцовство Всевышнего или же, поставленный Всевышним во главе Его рода.

**Отец** – Альфа и Омега.

Человек, представляющий отцовство Всевышнего.

Отец, поставленный Всевышним во главе рода.

А, под словом «старцы», в данном месте Писания, на иврите имеются в виду – святые, наделённые мудрым сердцем, которые являются категорией невесты Агнца или же, избранным Богом остатком.

И я взглянул, и вот, посреди престола и четырех животных и посреди старцев стоял Агнец как бы закланный, имеющий семь рогов и семь очей, которые суть семь духов Божиих, посланных во всю землю.

И Он пришел и взял книгу из десницы Сидящего на престоле. И когда он взял книгу, тогда четыре животных и двадцать четыре старца пали пред Агнцем, имея каждый гусли и золотые чаши, полные фимиама, которые суть молитвы святых. И поют новую песнь, говоря:

Достоин Ты взять книгу и снять с нее печати, ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил нас Богу из всякого колена и языка, и народа и племени, и соделал нас царями и священниками Богу нашему; и мы будем царствовать на земле (Отк.5:6-10).

**Вопрос второй:** О каком числе сынов Израилевых идёт речь, по числу которых, Всевышний поставил пределы народам?

Разумеется, что речь не может идти о числе всего народа Израильского, которого нельзя ни измерить, ни исчислить.

Но будет число сынов Израилевых как песок морской, которого нельзя ни измерить, ни исчислить; и там, где говорили им: "вы не Мой народ", будут говорить им: "вы сыны Бога живаго" (Ос.1:10).

В данном иносказании, фраза «число сынов Израилевых» - это некая измерительная мера Всевышнего, по которой Он, устанавливал пределы народов, которые являлись границами их удела, и определяли территорию их удела, на которой они могли бы селиться.

И, таким измерительным числом, по которому Всевышний давал пределы народам – является число «12», которым Всевышний управляет народами. Потому, что – орудие, которым Всевышний устанавливает границы, для расселения народов – является уздой для народов, которой Всевышний управляет народами.

Образно этим числом, служили двенадцать имён сыновей Иакова, которому Бог, дал имя – Израиль, в двенадцати драгоценных камнях, судного наперсника, на поддире Первосвященника.

Именно, посредством правовой молитвы, в устах правового ходатая, отвечающей требованиям судного наперсника – Всевышний давал уделы народам и расселял сынов человеческих.

**Вопрос третий:** Что следует разуметь под уделами, которые Всевышний давал народам, посредством правовой молитвы, отвечающей требованиям судного наперсника?

И: Кто стоит за народами, которым Всевышний посредством правовой молитвы, отвечающей требованиям судного наперсника, в устах правового ходатая, давал уделы?

**Удел** – это наследие, которое человек, мог наследовать по завещанию, после смерти своего отца.

Учитывая же, что этот удел давался Всевышним, через правовую молитву, правового ходатая следует – что этим уделом, является спасение, которое содержится в искупительной Крови Иисуса Христа.

А народы, которым давался этот удел от Всевышнего, через правовую молитву, отвечающую требованиям судного наперсника – это спасённые народы.

Плод праведника – древо жизни, и мудрый привлекает души. Так праведнику воздается на земле, тем паче нечестивому и грешнику (Прит.11:30,31).

И показал мне чистую реку воды жизни, светлую, как кристалл, исходящую от престола Бога и Агнца. Среди улицы его, и по ту и по другую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и листья дерева – для исцеления народов (Отк.22:1,2).

**Вопрос четвёртый:** Какой смысл кроется под наследственным уделом Всевышнего, в лице Иакова?

Исходя, из исследуемого нами иносказания – удел спасения, народам принявшим спасение, даётся через Иакова, который является наследственным уделом Всевышнего.

Это хорошо видно, из причино-следственной связи: Когда Всевышний давал уделы народам и расселял сынов человеческих, тогда поставил пределы народов по числу сынов Израилевых; ибо часть Господа народ Его, Иаков наследственный удел Его.

**Иаков, как наследственный удел Всевышнего** – это категория святых, в телах которых воздвигнута твердыня жизни, посредством двенадцати славных имён, на двенадцати драгоценных камнях судного наперсника, запечатлённого в их сердцах.

Учитывая же, что «**удел»** – это наследие, которое человек, мог наследовать по завещанию, после смерти своего отца.

**Чтобы стать уделом Всевышнего** – необходимо законом, умереть для закона. После чего – обновиться духом своего ума, который является Умом Христовым в нашем духе. И только, за тем уже, посредством своего обновлённого ума, облечься в поддир или в хитон нового человека, на котором будут запечатлены славные имена отцов в четыре ряда, в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника.

Потому, что именно, посредством характеристик, которые содержатся в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника – Всевышний, соделал сынов Израилевых, Своим уделом, потому, что они отвечали требованиям, двенадцати драгоценных камней судного наперсника, и поставил пределы народов по числу сынов Израилевых.

Ибо не все те Израильтяне, которые от Израиля; и не все дети Авраама, которые от семени его, но сказано: в Исааке наречется тебе семя. То есть не плотские дети суть дети Божии, но дети обетования признаются за семя (Рим.9:6-8).

Из этого, и других мест Писания следует, что только та категория святых, которая независимо от своего пола, своей национальности, своей религиозной принадлежности, своего языка и своего сословия, как по состоянию своего духа, так и по его проявлениям, в словах и поступках, отвечает в своём сердце требованиям характеристик двенадцати драгоценных камней судного наперсника – является и признаётся Всевышним, детьми обетования.

В силу чего, именно, такая категория святых, и обладает юридическим правом, называться и быть наследием Иакова. А, следовательно и уделом Всевышнего. Итак:

**Вопрос пятый:** Каким образом, мы призываемся вспомнить дни древние, и помыслить о летах прежних родов?

Учитывая, что мы призываемся вспомнить, что совершил Всевышний, в древних днях, и в летах прежних родов – соделав, таким образом, нас во Христе Иисусе, Своим Уделом, прежде создания мира.

А, вспомнить, даже при помощи своего отца, и своих старцев, можно только то, что ранее, при помощи нашего отца, и наших старцев, было уже принято и запечатлено в нашем сердце, в достоинстве двенадцати славных имён Израиля, на двенадцати драгоценных камнях судного наперсника в двенадцати золотых гнёздах.

И, когда мы вспомним: Кем мы являемся для Всевышнего во Христе Иисусе; и, что сделал для нас Всевышний, во Христе Иисусе.

А, так же: какие условия нам следует выполнить, чтобы наши тела, стали уделом Всевышнего – только тогда, у Всевышнего появится основание, с шумом низвергнуть, из нашего тела ветхого человека в преисподнюю, и на этом месте, воздвигнуть державу жизни вечной, которая соделается в нашем теле, вечным уделом Всевышнего.

Учитывая при этом, что мы уже совлеклись ветхого человека с делами его, путём того, что отвергли и забыли свой народ; дом своего отца; и растлевающие вожделения своей души, в смерти Господа Иисуса.

И за тем, внесли в своё сердце истину и правду, в достоинстве начальствующего учения Христова, и облеклись в достоинство царя, которым является наше мышление, обновлённое духом нашего ума.

И, в достоинство священника, которым является наш новый человек, пришедший в меру полного возраста Христова, на поддире которого находились двенадцать славных имён Израиля, в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника.

И, эти условия, состоят в том, чтобы мы вспомнили дни древние, и помыслили о летах, прежних родов, и спросили об этом, своего отца и своих старцев, чтобы они утвердили то, что мы вспомнили.

Потому, что фраза: «и они возвестят тебе» означает – и они утвердят твоё право, быть наследием Иакова.

Без утверждения нашего предназначения, нашим отцом и нашими старцами, быть царями и священниками Всевышнему – мы никогда не сможем состояться, ни царями, ни священниками.

И прислал Хирам, царь Тирский, послов к Давиду и кедровые деревья и плотников и каменщиков, и они построили дом Давиду. И уразумел Давид, что Господь утвердил его царем над Израилем и что возвысил царство его ради народа Своего Израиля (2.Цар.5:11,12).

Итак, нам предлагается задействовать три действующих глагола, по отношению к древним дням, и к летам прежних родов, которые позволят нашему отцу и нашим старцам, утвердить наше предназначение во Христе Иисусе, быть наследием Иакова – это «вспомни», «помысли», и «спроси».

На иврите, глагол «вспомни», по отношению к древним дням, связан с нетленным богатством, находящимся на высоте небес; во Святилище; и в нашем духе, возрождённым воскресением Христовым.

**Древние дни** – это дни вечные, не имеющие начала и конца.

Дни постоянные, непрерываемые ночью.

Дни, сокрытые во мгле, в которой пребывает Всевышний.

Наше предназначение, содержащееся в недрах Всевышнего.

Наше беспрекословное искупление, от греха и смерти.

Пленение Всевышним нашего плена.

Возвращение в дом своего Отца.

Восстановление права, на наследие в Боге.

**Вспомни** – благосостояние нашего духа.

Нетленное богатство, в нашем духе.

Обилие хлеба, елея и вина, в нашем духе.

Предназначение, упомянутое в памяти.

Напоминать самому себе и Богу.

Признавать своим сокровищем, богатство веры.

В то время как глагол «помысли», по отношению к летам прежних родов, на иврите, связан с осознанием дел Всевышнего, произведённых Им, для нашего искупления, от греха и смерти.

Что на практике означает, размышлять о том: Кем мы являемся для Всевышнего во Христе Иисусе; и, что сделал для нас Всевышний, во Христе Иисусе, чтобы избавить наши тела, от царствующего греха, и воздвигнуть в нашем теле, державу жизни вечной, которая в нашем теле, соделается уделом Всевышнего. А посему, фраза:

**Лета прежних родов** – это действие; дела и деяния Всевышнего.

Сверхъестественная сила Всевышнего.

Знамения; знаки; признаки; чудеса, данные Всевышним.

Мощь, крепость и могущество Всевышнего.

Способность и возможность Всевышнего.

Свобода, власть и право Всевышнего.

Верхняя одежда царей и священников.

Риза из дорогого качественного материала.

Хитон из льняного материала.

Священный поддир, спускающийся до пят.

В то время как глагол «помысли», по отношению дел Всевышнего, совершённых Им, для искупления нашего тела, от царствующего греха, представляющего ветхого человека, означает:

**Помыслить** – понимать; разуметь; постигать.

Внимать; рассматривать; вдумываться.

Различать; заботиться; ухаживать.

Обращать внимание; устремлять свой взор.

Обдумывать; рассматривать; различать.

Поступать благоразумно; дорожить временем.

Действовать с мудростью.

Быть открытым для Бога.

Приступать к Богу.

Дать основание Богу, познать себя.

И, наконец фраза «спросить у отца своего и у старцев своих», глагол «спросить», будет означать:

**Спросить** – признавать над собою власть своего отца и своих старцев. Такое признание, делает нас готовыми и способными принимать, что они утвердят нам, в своём возвещении.

Чтобы быть убедительными, в отношении того, что наследственным уделом Всевышнего, является Иаков, в двенадцати именах своих сынов, написанных на двенадцати жемчужных воротах нового Иерусалима, и на поддире Первосвященника, в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника, приведём ещё два свидетельства из Писания, которые подтвердят эту мысль.

\*Восплещите руками все народы, воскликните Богу гласом радости; ибо Господь Всевышний страшен, - великий Царь над всею землею; покорил нам народы и племена под ноги наши; избрал нам наследие наше, красу Иакова, которого возлюбил (Пс.46:2-5).

Из, имеющейся констатации следует, что наследие Всевышнего в двенадцати именах сынов Иакова – это обетованная земля, в достоинстве нашего земного тела, в котором Всевышний покорил нам народы и племена, в лице ветхого человека, с делами его, чтобы наследие Иакова, в достоинстве нашего тела, освобождённого от власти царствующего греха, стало так же, и нашим наследием.

А блуд и всякая нечистота и любостяжание не должны даже именоваться у вас, как прилично святым.

Также сквернословие и пустословие и смехотворство не приличны вам, а, напротив, благодарение; ибо знайте, что никакой блудник, или нечистый, или любостяжатель, который есть идолослужитель,

Не имеет наследия в Царстве Христа и Бога. Никто да не обольщает вас пустыми словами, ибо за это приходит гнев Божий на сынов противления; итак, не будьте сообщниками их (Еф.5:3-7).

**\*Следующее место Писания**, говорит о том, что градом и жилищем Всевышнего, действительно призвано являться земное тело человека, освобождённое Всевышним, от власти царствующего греха.

Речные потоки веселят град Божий, святое жилище Всевышнего. Бог посреди его; он не поколеблется: Бог поможет ему с раннего утра. Восшумели народы; двинулись царства: Всевышний дал глас Свой, и растаяла земля. Господь сил с нами, Бог Иакова – Заступник наш (Пс.45:5-8).

**\*Речные потоки**, приводящие в веселие град Божий, который является жилищем Всевышнего, в достоинстве нашего земного тела, освобождённого от власти, царствующего греха, в лице ветхого человека с делами его – это действие, в нашем земном теле, двенадцати славных имён, сыновей Иакова, в двенадцати драгоценных камнях судного наперсника, представляющего пред Богом, наши постоянные молитвы, исполненные силою Святого Духа.

В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой.

Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святаго, потому что Иисус еще не был прославлен (Ин.7:37-39).

Фраза: «Бог посреди своего града; он не поколеблется» означает – Бог является непоколебимым основанием нашего града, в достоинстве нашего земного тела.

Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом, потому что Бог наш есть огнь поядающий (Евр.12:28,29).

Фраза: «Бог поможет ему с раннего утра» означает – Бог поможет нашему граду, в достоинстве нашего земного тела, воскресением Иисуса Христа, привнесённым в наши тела, силою Святого Духа.

Ибо мы, находясь в этой хижине, воздыхаем под бременем, потому что не хотим совлечься, но облечься, чтобы смертное поглощено было жизнью. На сие самое и создал нас Бог и дал нам залог Духа (2.Кор.5:4,5).

Фраза: «Восшумели народы; двинулись царства: Всевышний дал глас Свой, и растаяла земля» означает – привычки ветхого человека, подняли стон, и позиции, царствующего греха, в нашем земном теле поколебались, от гласа Всевышнего, которым явилось обетование, относящееся к преддверию нашей надежды, принятое в наше сердце.

Фраза: «Бог Иакова заступник наш» означает – Бог, собственностью Которого является наше земное тело – Заступник наш.

**Заступить,** означает – в Лице Иисуса Христа, встать между нами и смертью, в лице царствующего греха.

И взял Аарон, как сказал Моисей, и побежал в среду общества, и вот, уже началось поражение в народе. И он положил курения и заступил народ; стал он между мертвыми и живыми, и поражение прекратилось (Чис.16:47,48).

Разумеется, можно было бы привести ещё места Писания, в которых наследие Иакова, как наследственный удел Всевышнего рассматривается в достоинстве нашего земного тела, освобождённого Всевышним, от власти царствующего греха.

Но, полагаю, что трёх свидетельств, вполне будет достаточно для того, чтобы возможности нашей правовой молитвы, дали Всевышнему основание, соделать наши земные тела, Своим вечным жилищем.