***04.22.16 Пятница 7:00 рм***

***Эпиграф к исследованию Слова Божьего:***

И сказал Иисус ученикам Своим: вот то, о чем Я вам говорил, еще быв с вами, что надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах (Лк.24:44). Итак:

Чтобы нам, как причастникам Тела Христова, разделить со Христом исполнение всего написанного о Нём в Писании, мы продолжим наше исследование в направлении нашей соработы со Святым Духом в том, – что необходимо предпринять, со своей стороны, чтобы получить:

**Право на власть, отложить прежний образ жизни,**

**чтобы облечься в новый образ жизни.**

**Отложить** прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а **обновиться** духом ума вашего и **облечься** в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Для выполнения этой повелевающей заповеди, исполнение которой позволит нам представлять святость нашего Небесного Отца, в Его совершенном правосудии - задействованы три повелевающих глагола:

**1.** Отложить.

**2.** Обновиться.

**3.** Облечься.

А посему, чтобы **облечься** в своего нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины – нам прежде необходимо **отложить** прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в своих обольстительных похотях и, **обновиться** духом нашего ума.

Именно, от решения этих трёх судьбоносных вопросов – будет зависеть, обратим мы себя в сосуды милосердия или, в сосуды гнева, а вернее – состоится совершение нашего спасения или нет.

В определённом формате, мы уже рассмотрели: Что собой представляет наша прежняя жизнь, в лице нашего ветхого человека с делами его; и какие условия необходимо выполнить, чтобы отложить этот истлевающий, обольстительный и гибельный образ жизни.

А затем: Что собой представляет дух нашего ума, представляющий в нашем духе ум Христов; и, какие условия необходимо выполнить, чтобы обновить сферу своего мышления духом нашего ума.

И, остановились на исследовании вопроса: Какие условия необходимо выполнить, чтобы посредством уже нашего обновлённого мышления, облечься в своего нового человека, созданного по Богу во Христе Иисусе, в праведности и святости истины?

При этом мы отметили, что **новый человек**, в которого нам необходимо облечься – это наш внутренний или, сокровенный человек, возрождённый от нетленного семени слова Божия.

Который по своей природе – является праведным, святым, нетленным и бессмертным. В силу чего, хотя временно и находится в тленом теле, пребывает в четвёртом измерении невидимого и вечного мира.

Другими словами говоря – наш новый человек, несёт в себе измерение вечности во времени и, господствует над временем.

А посему: право, облечься в достоинство своего нового человека – это право, господствовать над временем. Потому, что – без господства над временем – невозможно облечься в одежды правды, выраженные в виссоне, чистом и светлом; который является праведностью святых.

И, чтобы при исследовании природных свойств нового человека быть объективными и, не пойти в ложном направлении, мы решили рассмотреть процесс облечения в своего нового человека, с семи сторон или, в семи достоинствах, хотя их и гораздо больше.

**1. Это человек** – облечённый в ризы спасения.

**2.** Человек **–** одетый в одежды правосудия.

**3.** Человек **–** коронованный венцом жениха.

**4.** Человек **–** украшенный убранством невесты.

**5.** Человек **–** одетый в брачную одежду.

**6.** Человек **–** одетый в виссон чистый и светлый.

**7.** Человек **–** принявший представительную силу Яхве-Саваофа.

В Книге пророка Ис.61:10,11, мы уже обнаружили, сразу четыре начальных достоинства, которые обуславливают суть нового человека

Радостью буду радоваться о Господе, возвеселится душа моя о Боге моем; ибо Он облек меня в ризы спасения, одеждою правды одел меня, как на жениха возложил венец

И, как невесту, украсил убранством. Ибо, как земля производит растения свои, и как сад произращает посеянное в нем, так Господь Бог проявит правду и славу пред всеми народами (Ис.61:10,11).

Мы отметили, что в данном пророчестве, имеющиеся достоинства, взращены Богом в сердце человека, точно так же, как земля производит растения свои, и как сад произращает посеянное в нем.

А радость о Господе, как одна из характеристик, которая обуславливает Царство Небесное в сердце человека – является результатом жатвы, которая в свою очередь – является результатом посеянного в сердце, семени Царства Небесного.

В определённом формате, мы уже рассмотрели суть, состоящую в ризах спасения и, остановились на исследовании одежд правды, а в частности, на размере той цены, которую необходимо заплатить, за право, облекаться в одежды правды.

При исследовании цены, необходимой для облечения в одежды правды, обуславливающих суть нового человека, мы уже рассмотрели четыре условия, соработа с которым позволит Богу, облечь нас в одежды правды. А посему сразу обратимся к условию пятому.

**5. Условие, за право облекаться в одежды правды.**

**Условие**, за право облекаться в одежды правды, состоит в том – чтобы размышлять и взирать на те истины, которые позволят нам, обновляться в познании по образу Создавшего нас.

А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого человека с делами его и облекшись в нового,

Который **обновляется в познании по образу Создавшего его**, где нет ни Еллина, ни Иудея, ни обрезания, ни необрезания, варвара, Скифа, раба, свободного, но все и во всем Христос (Кол.3:8-11).

Чтобы обновляться в познании по образу Того, Кто создал нас, в лице нашего нового человека – необходимо иметь познание того, как обновляется Создавший нас Бог или же, взирать на тот необъяснимый фактор, как обновляется Бог. И, для этой цели, необходимы две вещи:

**Во-первых:** иметь познание конкретной истины, раскрывающей принцип Сути Бога в том, как обновляется Бог.

**Во-вторых:** иметь познание о том, – кто может призывать Бога; и, как призывать Бога. Потому, что познание всякой истины, происходит через наставление в вере, в которой мы призываем Бога.

В противном случае, как мы можем взирать на то свойство в извечной природе своего Небесного Отца, о котором мы никогда ничего не слыхали и, о котором мы, сами по себе, ничего не можем разуметь.

Порядок последовательности, в которой наша вера, в измерении всякой истины, призвана повиноваться вере Божией, выраженной в благовествуемом слове всякой истины, хорошо отражена Рим.10:9-17.

Ибо если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься, потому что сердцем веруют к праведности,

А устами исповедуют ко спасению. Ибо Писание говорит: всякий, верующий в Него, не постыдится. Здесь нет различия между Иудеем и Еллином, потому что один Господь у всех, богатый для всех, призывающих Его. Ибо всякий, кто призовет имя Господне, спасется.

Но как призывать Того, в Кого не уверовали? как веровать в Того, о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? И как проповедывать, если не будут посланы? как написано:

Как прекрасны ноги благовествующих мир, благовествующих благое! Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: Господи! кто поверил слышанному от нас? Итак, вера от слышания, а слышание от слова Божия (Рим.10:9-17).

В изложении данного порядка мы имеем шесть последовательных принципов – нарушение и игнорирование их последовательности – обратит нас в категорию противников Бога.

При всём этом, последовательность этих принципов начинает излагаться, не с основания устройства здания, а с его завершения.

**Первый** завершающий **принцип:** состоит в повиновении нашей веры, вере Божией, записанной в нашем сердце. В этом принципе, мы призываем Бога в том, что исповедуем веру нашего сердца.

**Второй принцип:** состоит в том, что исповедание нашей веры – призвано происходить на основании и, в состоянии обновления, которое определяется отсутствием таких отличий:

Отсутствием национальной принадлежности.

Отсутствием зависимости от кровных уз.

Отсутствием религиозной конфессиональности.

Отсутствием классовой и социальной принадлежности.

Отсутствием мужского пола и женского.

**Третий принцип:** состоит в том, что в исповедании своей веры, мы призваны призывать Бога, что означает – приготовить своё сердце слушать и, немедленно исполнять услышанное.

**Четвёртый принцип:** состоит в том, что мы призваны призывать Того Бога, в Которого мы уверовали, что означает – Того Бога, Которого мы ранее прияли в семени благовествуемого слова истины.

**Пятый принцип:** состоит в том, что мы призваны призывать Того Бога, о Котором услыхали от проповедующего.

**Шестый принцип:** состоит в том, что мы призваны слушать того человека, которого послал Бог, а не того, который сам себя послал или, которого мы избрали, чтобы он льстил нашему слуху.

Сегодня в имеющемся порядке мы, главным образом, сосредоточим наше внимание, на принципе обновления, который определяется отсутствием в нашей сути, таких инородных вкраплений, как:

Отсутствием национальной принадлежности.

Отсутствием зависимости от кровных уз.

Отсутствием религиозной конфессиональности.

Отсутствием классовой и социальной принадлежности.

Отсутствием мужского пола и женского.

В противном случае – наше поклонение, не будет отвечать требованиям, установленного Богом порядка. Как написано:

Но настанет время и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе. Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине (Ин.4:23,24).

Когда говорится: «в духе и истине», то в эту фразу, включается всякая истина, и прежде всего – истина обновления, в состоянии которой мы призваны призывать Бога в нашем поклонении.Итак, вопрос первый:

**1.** Каким критериями и характеристиками, Писание наделяет принцип обновления, в котором пребывает Бог?

А, так же: Что Писание рассматривает под термином «обновления», в состоянии которого, мы призваны призывать Бога?

**2.** Какое назначение призвана исполнять истина обновления в наших взаимоотношениях с Богом?

**3.** Какие условия необходимо выполнить, чтобы соработать своим обновлением, с обновлением Бога?

**4.** По каким признакам – следует исследовать самого себя, что мы обновляемся в познании истины, по образу Создавшего нас?

Ответив на эти четыре вопроса, у нас появится возможность – обновляться в познании истины, по образу Создавшего нас. Итак:

**Вопрос первый:** Каким критериями и характеристиками, Писание наделяет принцип обновления, в котором пребывает Бог?

А, так же: Что Писание рассматривает под термином «обновления», в состоянии которого мы призваны призывать Бога, в поклонении?

Следует сразу отметить, что достоинство обновления в свойстве Бога и, достоинство обновления в свойстве человека, имеет коренное отличие, уже только потому, что свойство обновления в достоинстве Бога – это эталон, на который нам следует равняться.

Так, как достоинство обновления, протекающего в Самом Боге – это Его неизменное пребывающее свойство, определяющее Его извечное и неиссякаемое могущество животворящей жизни.

В то время как достоинство обновления, призванное протекать в человеке, в силу его тленного состава – не являлось его свойством.

**Сила и свойство Божественного обновления** состоит в том, что у Бога, по множеству могущества и великой силе, ничто не выбывает, так, как восстанавливается силой Его обновления.

Поднимите глаза ваши на высоту небес и посмотрите, кто сотворил их? Кто выводит воинство их счетом? Он всех их называет по имени: по множеству могущества и великой силе у Него ничто не выбывает (Ис.49:26). Исходя из этого и других мест Писания:

**Сила жизни Бога** – это Его неиссякаемый, постоянно обновляющийся жизненный потенциал, содержащий в себе, Его все сокрушительную мощь; Его беспредельное могущество; Его несокрушимую крепость.

Это – Его неизмеримые возможности; Его способность, выраженная в Его всеведении и вездесущности; это – Его Самодостаточность; и, Его преизобильное богатство. Учитывая при этом, что все эти определения, постоянно обновляются и расширяются. И, что – так было всегда. Это неизменно – сегодня. И, - так будет всегда. А посему

**Свойство обновления**, содержащееся в жизненном потенциале Бога – это возможность Бога – творить всегда только новое и, никогда не повторяться или же, никогда не создавать копий.

И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое. И говорит мне: напиши; ибо слова сии истинны и верны (Отк.21:5).

Фраза «се, творю все новое» - является, вечно пребывающей, которая подчёркивает Суть обновления Бога, как вечно пребывающего Творца и, в Его вечно пребывающем творении, которому не будет конца.

Так например: близнецы – это не копии один другого – это два оригинала, воспроизведённые в одной яйцеклетке и, из одного семени, которые не смотря на свою идентичность, выполняют разные функции в своём жизненном призвании.

**Свойство обновления**, содержащееся в жизненном потенциале Бога – это возможность Бога – размножаться и расширяться в Своих потомках, в Одной Утробе, которой является Невеста Агнца и, из Одного Семени, Которым является Иисус Христос.

Посему, как преступлением одного всем человекам осуждение, так правдою одного всем человекам оправдание к жизни (Рим.5:18).

Размножение и расширение самого себя в своих потомках, от своей крови или, от своего семени – это и есть принцип обновления, который Бог заложил в человека, чтобы человек мог быть образом Его ипостаси или же, образом Его вечного бытия.

От одной крови *(семени)* Он произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли, назначив предопределенные времена и пределы их обитанию, дабы они искали Бога, не ощутят ли Его

И не найдут ли, хотя Он и недалеко от каждого из нас: ибо мы Им живем и движемся и существуем, как и некоторые из ваших стихотворцев говорили: "мы Его и род" (Деян.17:26-28).

**Свойство обновления**, содержащееся в жизненном потенциале Бога и, в сути Бога – это Его извечное состояние которое, с одной стороны – пребывает в Нём и обуславливает Его Личность.

А, с другой стороны, свойство Его обновления – выражает себя в плодах Его жизни, через слово, исходящее из Его уст.

**Свойство обновления**, содержащееся в жизненном потенциале Бога и, в сути Бога – это Его способность, вторгаться в порядок смерти и, воздвигать из смерти тех, кого Он предузнал, прежде создания мира.

А посему, чтобы человек мог обновляться в познании Бога, по образу Создавшего Его – человеку необходимо взирать на то, Кем для него является Бог; что сделал для него Бог и, как Он это сделал.

Учитывая что человек, рождённый от семени павшего Адама, находился в состоянии и порядке смерти, обновление человека, когда он будет взирать на обновление, происходящее в Сути Бога – будет происходить в Боге, но несколько в другом ключе.

И, если в сути Бога, процесс обновления не связан со смертью и, не зависит от смерти, то в сути человека – обновление, всегда будет являться, воздвижением из смерти, начиная от его рождения, через семя слова истины и, заканчивая принесением плода святости.

То есть, всякое семя истины, принимаемое человеком в почву своего сердца, чтобы принести плод, соответствующий виду и роду принятого семени, прежде должно умереть. А посему:

**Всякий плод праведности** в человеке – это результат обновления, выраженный в воздвижении семени из смерти, в плоде его духа.

В отношении феномена смерти, мы должны знать и никогда не смешивать два понятия, а именно – существует два различных рода смерти. Смерть в Боге; и смерть, вне Бога. Смерть семени обетования в доброй почве человеческого сердца – это смерть в Боге.

А, смерть семени обетования, в негодной почве человеческого сердца – это смерть вне Бога.

**В первом случае** – доброе сердце человека, обладает состоянием обновления, которое является жизнью воскресения, пребывающей в этом добром сердце, способным приносить плоды обновления.

**Во-втором случае** – негодная почва человеческого сердца, например: в предмете разросшихся терний, лишается пребывающего в нём обновления, которое являлось в нём воскресением жизни и, приносит плоды смерти, расторгающих отношения человека с Богом.

**Смерть** – это определение порядка и действия, противоположного определению порядка и действия, содержащемуся в жизни Бога.

А посему, не связанного с Богом и, происходящего вне Бога, но контролируемого Богом и, находящегося в абсолютной власти Бога.

И, если жизнь вечная в добром сердце, обладающая в себе свойством пребывающего обновления, находится в Боге; определяет Суть Бога; исходит от Бога; и, определяет порядок Бога в границах Его Царства.

То точно также и вечная смерть, в негодном сердце человека, обладает в себе свойством тления и распада, которое находится в павшем херувиме; определяет суть павшего херувима в человеке; исходит от павшего херувима; и, определяет порядок павшего херувима в границах вечного мрака и тления.

**Вопрос второй:** Какое назначение призвана исполнять истина обновления в наших взаимоотношениях с Богом?

Дело в том, что всё то добро, которое Бог положил на наш счёт во Христе Иисусе – призвано реализовываться нами исключительно, через применение принципа обновления, который на иврите означает:

**Обновить** – сделать новым, через страдание.

Сотворить посредством воскресения.

Создать нечто новое и неизвестное доселе.

**Обновлённый** – новый, не бывший в употреблении.

Не имеющий порока; соблюдённый в пропорциях.

Чистый; девственный; не ветшающий; бессмертный.

Омытый, банею возрождения и обновления.

Оправданный по благодати Божией.

Освящённый; приготовленный для посвящения.

В связи с этими свойствами я приведу семь сфер или областей, в которых обновление Божие, призвано давать человеку познание об обновлении Создавшего его, хотя их и гораздо больше.

При этом будем учитывать, что в силу того, что обновление выражает себя в оправдании, как сказано: «Ибо семь раз упадет праведник, и встанет; а нечестивые впадут в погибель (Прит.24:16)».

Вставать после падения, выраженного в согрешении означает – восстанавливаться в правах на наследие или же, обновляться.

**1. Посредством познания истины обновления** – мы призваны восхищать своё спасение, и оправдываться благодатью Иисуса Христа, чтобы соделаться наследниками жизни вечной.

Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости, банею возрождения и обновления Святым Духом, Которого излил на нас обильно через Иисуса Христа, Спасителя нашего, чтобы, оправдавшись Его благодатью, мы по упованию соделались наследниками вечной жизни (Тит.3:5-7).

Наша праведность, не может творить обновления, так как не содержит в себе силы воскресения жизни. Мы должны раз и навсегда усвоить, что всё, что исходит из источника плоти – ведёт к погибели и смерти.

**2. Посредством познания истины обновления** – мы призваны получать очищение грехов или же, изглаживание грехов, которыми мы можем согрешать, будучи детьми Божьими.

Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды (1.Ин.1:9).

Именно, пребывающее в нас обновление, которое мы получили в семени оправдания, даёт нам силу и возможность, всякий раз, когда мы согрешаем, восстанавливаться посредством своего покаяния, выраженного в исповедании наших грехов.

Дети мои! сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а если бы кто согрешил, то мы имеем ходатая пред Отцем, Иисуса Христа, праведника; Он есть умилостивление за грехи наши, и не только за наши, но и за грехи всего мира (1.Ин.2:1,2).

Когда при исповедании, мы отвергаем наши грехи – необходимо повиноваться слову веры Божией и, прощать себя, во имя Иисуса Христа и, утверждать своё оправдание в Боге.

Когда при покаянии, мы очищаемся от наших грехов и, таким образом, принимаем оправдание – мы соработаем с Богом в обновлении и восстановлении нашего сердца в оправдании. Такая соработа с Богом, является в Писании заповедью, которая гласит: «сотворите себе новое сердце и новый дух». Это написано в Иез.18:31,32.

Отвергните от себя все грехи ваши, которыми согрешали вы, и сотворите себе новое сердце и новый дух; и зачем вам умирать, дом Израилев? Ибо Я не хочу смерти умирающего, говорит Господь Бог; но обратитесь, и живите! (Иез.18:31,32).

**3. Посредством познания истины обновления** – мы призваны прощать людям согрешения их, когда они будут каяться в нанесённом нам ущербе; и, таким образом, являть силу обновления, которая пребывает в нашем сердце и обуславливает его праведность.

Ибо если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших (Мф.6:14,15).

Прощать означает – восстанавливать прежние отношения. А посему, прощать сердцем, кающегося человека означает – являть обновление Божие, пребывающее в нашем сердце. Как написано:

Милосердием и правдою очищается *(изглаживается)* грех, и страх Господень отводит от зла (Прит.16:6).

В момент, когда мы оказываем милосердие и правду человеку, провинившемуся против нас, имеющееся обновление, в котором пребывает наше сердце – даёт возможность обновлению Божию изглаживать наш собственный грех и отводить нас от зла.

**4. Через познание истины обновления,** которое совершается, в омовении водою учения Христова – мы призваны получать исцеление, которое Бог положил на наш счёт во Христе Иисусе.

И выслал к нему Елисей слугу сказать: пойди, омойся семь раз в Иордане, и обновится тело твое у тебя, и будешь чист (4.Цар.5:10).

В данном случае исцеление, происшедшее через обновление в омовении явлено, как воздвижение из смерти Христа Иисуса.

При этом мы должны помнить, что существуют такие воды смерти, из которых невозможно извлекать и воздвигать человека к жизни – это воды, пущенные из уст дракона.

В то время как воды смерти, из которых Бог воздвигает человека из смерти – это воды, исходящие из недр Божественной любви «Агаппе», которую Бог явил, через посланного Им, Иисуса Христа.

Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может делать. Доколе Я в мире, Я свет миру. Сказав это, Он плюнул на землю, сделал брение из плюновения и помазал брением глаза слепому, и сказал ему:

Пойди, умойся в купальне Силоам, что значит: посланный. Он пошел и умылся, и пришел зрячим (Ин.9:4-7).

**5. Посредством познания истины обновления** – мы призваны стать заветом для избранного Богом народа и, светом для язычников.

Я, Господь, призвал Тебя в правду, и буду держать Тебя за руку и хранить Тебя, и поставлю Тебя в завет для народа, во свет для язычников, чтобы открыть глаза слепых, чтобы узников вывести из заключения и сидящих во тьме - из темницы. Я Господь, это - Мое имя, и не дам славы Моей иному и хвалы Моей истуканам (Ис.42:6-8).

**6. Посредством познания истины обновления** – мы призваны облекаться в правду, чтобы совершать суд слепому, хромому и нищему, и сокрушать челюсти беззаконных, исторгая из зубов их похищенное.

Вот, как об этом свидетельствует Иов, один из праведников, в праведности которого, Бог явил свидетельство Своего обновления, в котором Он восстановил Иова и расширил его призвание.

Я облекался в правду, и суд мой одевал меня, как мантия и увясло. Я был глазами слепому и ногами хромому; отцом был я для нищих и тяжбу, которой я не знал, разбирал внимательно. Сокрушал я беззаконному челюсти и из зубов его исторгал похищенное (Иов.29:14-17).

В данном событии обновление, пребывающее в сердце Иова – было явлено в правде, которая являла суд слепому, хромому и, нищему.

Следует отметить, что в данном случае, речь идёт об уникальной слепоте, хромоте, и нищите, обратившей на себя защиту, от угрожающих им врагов, орудием обновления, содержащимся в правде

Под слепотой, которую защищал Бог, силою Своего обновления, явленного в правде Иова – являлось достоинство слепоты Его Сына.

Под хромотой, которую защищал Бог, силою Своего обновления, явленного в правде Иова – являлось достоинство потерянной души.

Под нищетой, которую защищал Бог, силою Своего обновления, явленного в правде Иова – являлось достоинство упования на Бога.

И, если бы, в своё время, Иов не посеял семена правды, содержащие в себе обновление Божие, то у Бога, не было бы возможности, соработать с плодом его обновления, чтобы воздвигнуть его, силою имеющегося плода обновления из болезни и смерти.

Мы будем пожинать плоды тех семян, которые мы посеяли. Если мы сеяли семена правды, которые содержат в себе обновление Божие то, в своё время, мы пожнём плоды правды, содержащие в себе, плоды обновления, если не ослабеем. Как написано:

Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную. Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем (Гал.6:7-9).

**7. Посредством познания истины обновления** – мы призваны ожидать нового небе и новой земли, на которых обитает правда.

Впрочем мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда. Итак, возлюбленные, ожидая сего, потщитесь явиться пред Ним неоскверненными и непорочными в мире; и долготерпение Господа нашего почитайте спасением (2.Пет.3:13-15).

Невозможно ожидать в своём сердце нового небе и новой земли, если оно не обладает пребывающим в нём обновлением, которое является пребывающей правдой Бога, определяющей статус доброго сердца.

**3. Вопрос:** Какие условия необходимо выполнить, чтобы соработать своим обновлением, с обновлением Бога?

Хочу напомнить, что для человека Божия обновляться – это творить то, что в данном времени творит Бог. А, для этого необходимо – слышать, что говорит Бог; видеть, что творит Бог и, как Он это творит.

А, для этой цели – необходимо выполнить условия, которые отверзнут слух и очи нашего сердца, чтобы мы могли знать: Кем для нас является Бог; что сделал для нас Бог; и, как Он это сделал.

А так же, что следует делать нам, чтобы наследовать всё то, что сделал для нас Бог во Христе Иисусе.

В последнее время, мы не раз уже отмечали, что для того, чтобы слышать, что говорит Бог; видеть, что творит Бог и, как Он это творит:

**1.** Необходимо оставить, свой народ.

**2.** Оставить свой дом.

**3.** Оставить свои растлевающие желания.

И только затем, взять свой крест, и последовать за Иисусом, в лице того человека, которого поставил над нами Бог, а вернее, последовать проповеди, вверенной Богом этому человеку. Как написано:

В надежде вечной жизни, которую обещал неизменный в слове Бог прежде вековых времен, а в свое время явил Свое слово в проповеди, вверенной мне по повелению Спасителя нашего, Бога (Тит.1:2,3).

Учитывая, что обновление в познании истины, которым мы призваны обладать в своём сердце – это познание оправдания, полученного нами в воскресении Иисуса Христа, которое является даром, Его искупительной благодати, то условия, которые мы должны выполнять, должны позволить нам совершать правду Божию – которая будет являться соработой нашего обновления с обновлением Бога.

**1. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо на ложе своём, в правде взирать на Лицо Господне; а пробудившись, насыщаться Его образом.

А я в правде буду взирать на лице Твое; пробудившись, буду насыщаться образом Твоим (Пс.16:15).

Чтобы в правде Божией, которая содержит в себе обновление Божие, взирать на Лице Божие – необходимо, чтобы наше сердце пребывало в правде Божией и, правда Божия, пребывала в сердце.

А это означает: когда правда Божия пребывает в нашем сердце – то мы несём ответственность за то, чтобы защищать интересы этой правды в своём сердце таким путём, чтобы святить её в своём сердце.

Когда же, наше сердце, пребывает в правде Божией, то тогда – Бог берёт на Себя ответственность, защищать интересы Своей правды, в нашем сердце. А для этого – необходимо иметь доброе сердце.

Однако, главная мысль, содержащаяся в данном месте Писания, указывает на то, что позиция, с которой необходимо в правде взирать на Лице Господне – это ложе человека, на котором он засыпает.

Ложе праведного человека – является одной из главной составляющей, определяющей наличие его тайной комнаты, в которой пребывает Бог и, в которой являет Себя Бог.

Человек, не обладающий в своём сердце правдой, которая могла бы выражать себя в обновлении Христовом – не может иметь в самом себе, тайной комнаты, в которой мог бы пребывать Бог.

Сердце такого человека, скорее всего – является местом, в котором пребывает тайна беззакония. И, на ложе своём, он замышляет беззакония и придумывает злодеяния.

Горе замышляющим беззаконие и на ложах своих придумывающим злодеяния, которые совершают утром на рассвете, потому что есть в руке их сила! (Мих.2:1).

Ложе святого человека, с позиции которого он призван взирать на Лице Господне и, таким образом, обновляться в познании Бога – это ложе, на котором человек, сдерживает свой гнев, размышляет о том, Кем для него является Бог и, что сделал для него Бог и успокаивается.

Гневаясь, не согрешайте: размыслите в сердцах ваших на ложах ваших, и утишитесь (Пс.4:5).

Ложе, на котором человек, в правде своего сердца, представляющего обновление Христово, взирает на Лице Господне, представляющего силу Божественного обновления – облекается познанием силы этого обновления и торжеством, присутствующем в нём.

Да торжествуют святые во славе, да радуются на ложах своих (Пс.149:5).

И, чтобы покоиться на ложах своих, в познании обновления Христова – необходимо ходить прямым путём.

Ходящие прямым путем будут покоиться на ложах своих (Ис.57:2).

**2. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо внимать заповедям Господним.

О, если бы ты внимал заповедям Моим! тогда мир твой был бы как река, и правда твоя – как волны морские. И семя твое было бы как песок, и происходящие из чресл твоих – как песчинки: не изгладилось бы, не истребилось бы имя его предо Мною (Ис.48:18,19).

Глагол «внимать» – это обращать внимание на то, чтобы внимательно слушать и готовить своё сердце к принятию и исполнению заповедей, которые мы услышим в благовествуемом нам слове.

Заповедь Божия – несёт в себе, обновление Божие; так, как по своей исконной природе, заповедь даёт определение правде Божией, и очерчивает границы правды Божией. А посему: исходя из данного места Писания следует, что:

**Внимая заповедям Божиим**, содержащим в себе обновление Божие – мир человека, становится рекою жизни, исходящей из его сердца и, устремляющейся к Божественному сердцу.

**Внимая заповедям Господним**, содержащим в себе обновление Божие – правда сердца, становится подобной морским волнам, которые в своём волнении, постоянно обновляются, и устремляются к берегам, обуславливающим границы ответственности перед Богом.

**Внимая заповедям Господним**, содержащим в себе обновление Божие – правда сердца, становится подобной семени, от которого происходит столько потомства, как песок на берегу океана.

Обновление, в многочисленном потомстве, в многочисленных песчинках на берегу океана – это аллегорическое определение плода правды, дающего нам возможность распространить и расширить место нашего шатра и покровы нашего жилища.

Распространи место шатра твоего, расширь покровы жилищ твоих; не стесняйся, пусти длиннее верви твои и утверди колья твои; ибо ты распространишься направо и налево, и потомство твое завладеет народами и населит опустошенные города (Ис.54:2,3).

**Внимая заповедям Господним**, содержащим в себе обновление Божие – правда сердца, становится гарантией, что наше имя, никогда не изгладится из Книги жизни.

**3. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо обручиться с Богом, в правде и суде, а так же, в благости и милосердии.

И обручу тебя Мне навек, и обручу тебя Мне в правде и суде, в благости и милосердии (Ос.2:19).

Обручение – это заключение завета с Богом. Человек, не разумеющий значение завета и ответственности, налагающийся в этом завете на обе стороны – никогда не сможет быть обручённым с Богом.

Потому, что – находясь в состоянии душевности, в которой он думает о себе более, нежели должно думать, он не сможет разуметь: Кем является для него Бог; что сделал для него Бог; и, что он должен сделать, чтобы наследовать всё то, что сделал для него Бог.

А посему, семя правды, которое он принял во время своего обращения к Богу, когда взойдёт солнце, не сможет принести для него обновления Божия, так, как его сердце, не смирилось пред Богом.

**4. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо ходить во свете Лица Господня.

Правосудие и правота – основание престола Твоего; милость и истина предходят пред лицем Твоим. Блажен народ, знающий трубный зов! Они ходят во свете лица Твоего, Господи, о имени Твоем радуются весь день и правдою Твоею возносятся, ибо Ты украшение силы их, и благоволением Твоим возвышается рог наш (Пс.88:5-18).

Ходить во свете Лица Господня – это ходить верою сердца. А это означает, что в нашем сердце, должны быть начертаны пути Господни, на которых могло бы происходить сообщение между милостью Бога и истиной, взращенной в нашем сердце.

**5. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо избегать худых сообществ.

Удали неправедного от царя, и престол его утвердится правдою (Прит.25:5).

Придя к власти над своим человеческим естеством, мы должны знать, что если мы не утвердим престол нашего наследия правдою, то мы потеряем нашу власть над собою, и наши желания, вновь возымеют над нами власть, к нашему постыжению и, к нашей погибели.

И чтобы этого не случилось, мы ответственны за то, чтобы удалить неправедного от себя, в противном случае, мы из царя, вновь обратимся в раба своих гибельных и истлевающих похотей.

Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы. Отрезвитесь, как должно, и не грешите; ибо, к стыду вашему скажу, некоторые из вас не знают Бога (1.Кор.15:33,34).

Мерзость для царей – дело беззаконное, потому что правдою утверждается престол (Прит.16:12).

**6. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо чтить Бога десятиною и приношениями.

Ибо Он - как огонь расплавляющий и как щелок очищающий, и сядет переплавлять и очищать серебро, и очистит сынов Левия и переплавит их, как золото и как серебро, чтобы приносили жертву Господу в правде. Тогда благоприятна будет Господу жертва Иуды и Иерусалима, как во дни древние и как в лета прежние.

Очищение и переплавка серебра и золота от всяческих инородных вкраплений плоти – это одна из форм обновления серебра и золота, в котором оно предстаёт совершенно в другом виде. И, происходит такой вид очищения и переплавки, за счёт приношения десятин.

Со дней отцов ваших вы отступили от уставов Моих и не соблюдаете их; обратитесь ко Мне, и я обращусь к вам, говорит Господь Саваоф. Вы скажете: "как нам обратиться?"

Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? (Мал.3:2-10).

**7. Чтобы соработать своим обновлением**, с обновлением Бога – необходимо возжелать и исполнять повеления Божии.

Вот, я возжелал повелений Твоих; животвори меня правдою Твоею (Пс.118:40).

Любая реализация, положенного на наш счёт наследия во Христе Иисусе, содержащая в себе обновление Божие – невозможна, без доброхотного и желанного сотрудничества человека с Богом, в котором он мог бы возжелать, сотрудничать с повелениями Бога.

Именно, повеления Бога, при условии нашего желанного с ними сотрудничества – призваны животворить нас правдою Бога или же, обновить нас милосердием Божиим, содержащимся в Его правде.

При этом мы должны знать, что жажда быть обновлённым, посредством соработы с повелениями Бога – невозможна без жажды, быть исполненным Святого Духа. Потому, что обновление жизни, содержащееся в повелениях Бога, определяет присутствие силы Святого Духа, в повелениях Божиих.

Неправильное отношение или пренебрежение Святым Духом, обратит животворящую жизнь, в этих повелениях в смерть.

Точно так же, как тело без духа мёртво, так и буква повелений, в которых будет отсутствовать дух жизни – несёт смерть.

Именно, наше отношение к Святому Духу, делает одни и те же повеления Господни – либо животворящими и оправдывающими, несущими обновление жизни Божией, либо убивающими и осуждающими, несущими смерть.

В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой.

Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святаго, потому что Иисус еще не был прославлен (Ин.7:37-39).