***03.27.16 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

В связи с исследованием пути, ведущему нас к совершенству, мы обратились к исследованию пути, ведущему нас к Богу, как к своему Жениху, в образе пути Ревекки к Исааку, и остановились

На исследовании, вещей серебряных; золотых и одежд для невесты, которые подарил Елиезер, домоправитель дома Авраамова Ревекке, когда она дала согласие на брак с Исааком.

Учитывая, что на иврите, под словом «вещи» подразумеваются принадлежности для Святилища. Мы стали рассматривать принадлежности Святилища и, остановились на главной, ради которой, собственно говоря, и было устроено Святилище. Это Книга завета. Она была, положена по правую сторону Ковчега.

Моисей повелел левитам, носящим ковчег завета Господня, сказав: возьмите сию книгу закона и положите ее одесную ковчега завета Господа Бога вашего, и она там будет свидетельством против тебя (Вт.31:25,26).

Рассмотрев ряд благословений, содержащиеся в этой Книге, которые были адресованы двенадцати патриархам, стоящим во главе двенадцати колен сынов Израилевых –

Мы остановились на исследовании благословений, которые были положены, на наш счёт в имени Иосифа Вт.33:13-17.

При условии, если мы верою, через искупительную Кровь Христа Иисуса, имеем причастие к благословениям Авраама.

Мы отметили, что в благословениях, данных Иосифу в формате образных иносказаний, которые являются его прибытком, выраженным в плоде его духа или в наградах, которые он наследовал, в первородстве Христа Иисуса, за перенесение напастей со Христом, представлено девять образов. Это:

**1.** Образ, вожделенных даров неба.

**2.** Образ росы.

**3.** Образ даров бездны, лежащей внизу.

**4.** Образ, вожделенных плодов от солнца.

**5.** Образ, вожделенных произведений луны.

**6.** Образ, превосходнейших произведений гор древних.

**7.** Образ, вожделенных даров холмов вечных.

**8.** Образ, вожделенных даров земли.

**9.** Образ, благословений Явившегося в терновом кусте.

В определённом формате, мы уже рассмотрели четыре образа, представленных Святым Духом в четырёх иносказаниях. И, остановились на исследовании пятого иносказания – это образ вожделенных произведений луны.

**5. Составляющая** наследие, принадлежащее Христу, в имени «Иосифа», положенного на наш счёт во Христе Иисусе – это образ вожделенных произведений луны.

Мы отметили, что все эти благословения – являются образом плода нашего духа, который мы призваны взрастить в почве нашего сердца, из семени слова истины, полученного нами через наставление в вере, в содержании девяти обетований.

В данном обетовании, для нас важно было определить: Какое назначение призван был выполнять, образ вожделенных произведений луны в наших взаимоотношениях с Богом, чтобы мы могли исполнить своё изначальное предназначение, и облечься в совершенство, присущее нашему Небесному Отцу?

И, как мы с вами установили, это предназначение выражалось в праве, приносить Богу жертву хвалы.

Хвалите Его, солнце и луна, хвалите Его, все звезды света (Пс.148:3).

При исследовании функций нашего солнца, и нашей луны, мы пришли к выводу, что:

**Образ нашего солнца** – это ум Христом, Которым мы призваны – управлять нашим днём, в лице нашего нового человека.

**Образ нашей луны** – это наше обновлённое мышление, которым мы призваны, управлять нашей ночью, выраженной в лице нашей души.

**Обновлённое мышление** – это результат потери своей души, в смерти Христа, когда мы возненавидели мир, лежащий во зле:

**1.** В лице нашего народа; представляющего нашу национальность, и нашу языческую оккультную культуру.

**2.** В лице нашего дома, в предмете его суетной жизни, обуславливающей наш неотразимый рок, переданный нам через греховное семя наших отцов. Так, как именно:

Это греховное семя сформировало наше ДНК, в котором была заложена генетическая программа нашей зависимости от греха; от болезней; от всякого рода разрушений и, от вечной смерти.

**3.** В лице, нашей прежней жизни, содержащей в себе гибельные и растлевающие желания, противопоставленные желаниям Бога.

И когда, за счёт потери своей души в смерти Господа Иисуса, мы обрели её в воскресении Иисуса Христа – то в этом достоинстве наша душа, из господина, господствующего над нашим новым человеком, трансформировалась в его добровольного раба.

**И, чтобы** наследовать вожделенные плоды солнца и, вожделенные произведения луны – мы исследовали: В чём выражались условия, дающих нам право, приносить Богу жертву хвалы или же, условия, дающее право, призывать имя Господне.

И, остановились на исследовании такого вопроса: По каким результатам следует судить, что мы призываем имя Господне?

И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется; ибо на горе Сионе и, в Иерусалиме будет спасение, как сказал Господь, и у остальных, которых призовет Господь (Иоил.2:32).

**1.** Из смысла данного постановления следует – что спасётся, на самом деле, только тот человек, который через наставление в вере, получит право и откровение: как призывать Бога.

**2.** Из следующего смысла, имеющегося постановления следует, что человек может призвать имя Господне – только в том случае, когда Бог призовёт его, и когда даст ему такую возможность.

Исходя из такой констатации – человек, не способный и, не разумеющий, как следует в приношении жертвы хвалы призывать Бога – не может претендовать и расчитывать, на помощь Бога, в спасении самого себя: от зависимости греха и смерти, увлекающих его в вечную погибель. Потому, что:

**Право, призывать Бога** – мы получаем в вожделенных плодах солнца и, в вожделенных произведениях луны.

А посему, чтобы войти в наследие, содержащееся в возможностях нашего искупления – нам необходимо, через наставление в вере, быть наученными, как призывать Бога и, по каким критериям определять, что мы поклоняемся Богу, а, не какой-нибудь подделке, которую мы называем Богом.

Мы отметили, что существует кардинальное отличие в том, когда Бог призывает человека и, когда человек призывает Бога.

Когда Бог призывает человека, то глагол «призвал», в устах Бога, по отношению к человеку обретает формат военной лексики, и звучит, как приказ и, как повеление, неисполнение которого карается смертью.

Они сказали фараону: **Бог Евреев призвал нас**; отпусти нас в пустыню на три дня пути принести жертву Господу, Богу нашему, чтобы Он не поразил нас язвою, или мечом (Исх.5:3).

**1.** Призвать на военную службу.

**2.** Наделить правами ходатая.

**3.** Наделить правами исполнителя.

**4.** Присвоить воинское звание.

**5.** Наделить полномочиями чрезвычайного посла.

**6.** Снабдить средствами для выполнения задания.

**7.** Ознакомить с приказом высшего командования, невыполнение которого карается смертью.

Когда же Бог, повелевает человеку призывать Его, в формате жертвы хвалы, то глагол «призвал», в устах человека по отношению к Богу, переводится в таких смысловых фразах как:

**1.** Приготовиться к встрече с Господом.

**2.** Придти или расположиться в указанном Богом месте.

**3.** Воздвигнуть в указанном Богом месте жертвенник.

**4.** Вознести всесожигаемую жертву.

**5.** Приготовить сердце к слышанию слова.

**6.** Ожидать ответа с трепетом и страхом.

**7.** Охранять свой разум и сердце от хищных мыслей.

**8.** Быть готовым немедленно выполнять услышанное слово.

Принеси в жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему обеты твои, и призови Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и ты прославишь Меня" (Пс.49:14,15).

**Основной результат,** по которому следует судить, что мы действительно призываем Бога – отразится в проявлении и принесении Богу плода святости, который будет содержать в себе ряд характеристик и признаков.

Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь вечная. Ибо возмездие за грех - смерть, а дар Божий - жизнь вечная во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим.6:22,23).

Из этих слов следует, что дар жизни вечной – это наследие, которое определяется в приношении плода святости.

Ибо призвал нас Бог не к нечистоте, но к святости. Итак, непокорный, непокорен не человеку, но Богу, Который и дал нам Духа Своего Святаго (1.Фесс.4:6-8).

Мы отметили, что от такой разящей констатации, интеллект плотского человека, обладающего определённым религиозным стажем, дающем ему повод думать о себе более, нежели должно думать, буквально всегда, как в прошлом, так и, в настоящем взрывался и взрывается негодованием.

Ведь, по сути дела, в данном месте Писания, повеление Бога, в котором Он призывает нас являть плод святости – связано с покорностью человеку, которого избрал и поставил над нами Бог.

И причина такой раздражительности и, такого негодования заключается в том, что всякий плотской христианин, с определённым религиозным стажем, во-первых:

**1.** Рассматривает себя свободным и независимым от какой-либо человеческой власти.

**2.** Полагает и считает, что обладает правом, инспектировать деяния всякой власти.

**3.** Полагает, что имеет право на своё собственное Евангелие или, на свой собственный подход к Евангелию Христову.

В котором он диктует свои условия и правила, на основании которых он будет являть покорность, которая на самом деле, является нечестием, выраженным в его задрапированной непокорности, выраженной в его собственном евангелии.

Почитать себя святым и не являть покорности человеку, которого поставил над нами Бог – это проявление волшебства и идолопоклонства. Так, как проявляя противление представителю делегированной власти Бога, мы тем самым, в своём собствен-ном лице, сами дерзаем представлять для себя власть Бога.

И отвечал Самуил Саулу: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа?

Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем (1.Цар.15:22-23).

В данном случае, мы отметили, что не Саул помазал Самуила в пророки, а Самуил помазал Саула в царя. И, не Саул был отцом для Самуила, а Самуил был отцом для Саула.

А следовательно, не Саул нёс ответственность за Самуила, а Самуил нёс ответственность за Саула. И, не Саул должен был учить и инспектировать Самуила, а, Самуил Саула. А также, не Саул должен был диктовать условия Самуилу, а Самуил Саулу.

Дело в том, что помазание, пребывающее на Самуиле и, на Сауле – это сила и власть Святого Духа, которая была действительной и актуальной только в тех границах, за которые они призваны были нести ответственность пред Богом.

Таким образом – Самуил представлял законодательную власть Бога, в то время как Саул представлял исполнительную власть.

Через Самуила Бог повелел Саулу истребить Амалика, жившего в земле Израилевой, своей независимой от законов Израиля жизни. При исполнении этого повеления, Саул, исходя из своего евангелия, проявил к Амалику преступное милосердие или, как сегодня принято выражаться – толерантность или терпимость.

И как только, Саул, исходя из своего собственного евангелия, не явил святости, к которой призвал его Бог через Самуила, он, оказал непокорность Самуилу, а в лице Самуила и Богу.

В силу чего, его царское помазание перед Лицом Бога, было дискредитировано и передано другому человеку, по имени Давид. И тогда Святой Дух отступил от Саула.

И взял Самуил рог с елеем и помазал Давида среди братьев его, и почивал Дух Господень на Давиде с того дня и после; Самуил же встал и отошел в Раму. А от Саула отступил Дух Господень, и возмущал его злой дух от Господа (1.Цар.16:13,14).

А посему, когда Апостол Павел говорил о покорности Церкви себе и своим сотрудникам, то он имел в виду и опирался, именно на ту доктринальную истину, что Церковь призвана была оказывать им покорность, по той причине, потому что, Бог дал им Святого Духа, в сфере законодательной власти.

«Итак, непокорный, непокорен не человеку, но Богу, Который и дал нам Духа Своего Святаго».

Ведь, по откровению, полученному Апостолом Павлом от Бога, которое полностью соответствует порядку Царства Небесного, изложенного в принципах написанного Слова Божия, Бог в своё время дал Святого Духа, как Апостолам, так и всей Церкви.

Утверждающий же нас с вами во Христе и помазавший нас есть Бог (2.Кор.1:21).

Однако, разница полномочий, содержащихся в помазании данным для Церкви, отличается от полномочий, содержащихся в помазании, которым Бог помазал святых, входящих в состав пятигранного служения. И, состоит эта разница в том:

Что, начальствующий состав Церкви, Бог помазал, представлять Свои интересы, в сфере Своей законодательной власти.

В то время, как всю Церковь, включая и помощников Павла, за которых он нёс ответственность пред Богом, Бог помазал, пред-ставлять Свои интересы, в сфере Своей исполнительной власти.

То есть, они призваны были исполнять те положения, которые Бог открыл Апостолам, которых Он поставил над ними.

А посему, непокорность определённых лидеров и членов пастору в любой поместной церкви, задрапированная в их собственное евангелие, определяется Писанием – идолослужением и волшебством и, рассматривается известными делами плоти, не имеющими никакого отношения к служению и почитанию Бога.

**Святость** – это поступок, основанный на повиновении тому слову веры, которое мы восприняли, от той власти, которая была воздвигнута Богом над нами, на Его неукоснительных условиях.

И разумеется, чтобы являть такую святость, необходимо, не только называть себя святым, но и быть святым. Потому, что только доброе дерево, может приносить плоды добрые, в силу чего, только святой человек, способен будет являть святость.

Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).

Исходя, из такой причино-следственной связи следует, что человек, который отказывается являть плод святости, в покорности слову человека, поставленному над ним Богом, трансформирует себя из сосуда милосердия, в сосуд гнева.

**Сосуды милосердия** – это люди, обладающие способностью являть плод святости. Благодаря явлению плода святости – эти люди, облекаются в достоинство рабов Господних.

Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец – жизнь вечная (Рим.6:22).

В статусе такого облагороженного рабства, отсутствует собственное евангелие или, собственное толкование, позволяющее являть непокорность, поставленной Богом власти.

В противном случае, они не могли бы называться и быть рабами Господними. А были бы, рабами собственного евангелия, во главе которого стоит их превратный и развращённый гордыней интеллект, за которым стоит обыкновенный грех оккультизма.

**Плод святости** – это результат, происходящий от того состояния и действия, в котором мы, не только оказываем внешнее послушание, но святим Господа Бога в сердцах наших.

Господа Бога святите в сердцах ваших; будьте всегда готовы всякому, требующему у вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением (1.Пет.3:15).

Под всяким требующим у нас отчёта в нашем уповании – имеется в виду всякий человек, которого поставил над нами Бог.

**1. Святить** – это почитать себя святым.

**2.** Растить волосы.

**3.** Отделять себя от обычных вещей и предназначать для Бога.

**4.**  Посвящать себя в назореи.

**5.** Отдавать себя Богу в святое употребление.

**6.** Очищать себя от скверны плоти и духа.

**7.** Воздерживаться от вина и крепких напитков.

**8.**  Предохранять себя от прикосновения к мёртвому телу.

Из этого смысла следует, что люди, обладающие собственным евангелием, вместо плода святости, выраженного в покорности человеку, поставленному над ними Богом, всегда будут приносить плод непокорности, собирая себе гнев, на день гнева.

**Без** проявления поступков святости, выраженной в покорности тому, кого поставил над нами Бог, никто не увидит Господа:

Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Евр.12:14).

Иметь мир со всеми означает – не ссориться, не находиться во вражде, не враждовать, то есть, иметь добрые отношения.

При этом Апостол Павел уточняет, что мы призваны иметь мир со всеми и святость при условии – если это будет возможно, с нашей стороны. В противном случае, такой мир со всеми, может обратиться в разрушение мирных отношений с Богом.

Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми (Рим.12:18).

И причина, по которой следует исключить из категории «всех», определённых людей, с которыми у нас не может быть никакого мира, заключается в том, что мир, который мы призваны соблюдать, может и должен соблюдаться, исключительно в границах святости, обусловленной требованиями Евангелия.

Мир, вне границ святости – делает нас общниками скверны и нечистоты и, таким образом, разрушает наши отношения с Богом. Мы можем иметь мир, только со всеми теми, с которыми может иметь мир Бог. А Бог, имеет мир со всяким человеком, только на условиях святости и, только в границах святости.

Нет мира нечестивым, говорит Бог мой (Ис.57:21).

А посему люди, которые называясь братом, остаются в каком-либо грехе. С такими, по утверждению того же Апостола напротив – следует избегать всякого общения и сотрудничества. Разрыв отношений с такими людьми – это проявление святости.

**Следующее** **проявление святости**, на которое мы обратили внимание – это покорность всякому Слову Бога, которое расценивается прямым проявлением веры Богу:

И сказал Господь Моисею и Аарону: за то, что вы не поверили Мне, чтоб явить святость Мою пред очами сынов Израилевых, не введете вы народа сего в землю, которую Я даю ему (Чис.20:12).

Следует всегда иметь в виду, что каждый вид покорности, обладает собственными границами. И, проявление покорности, вне границ, означенных Богом – немедленно будет расцениваться, как проявление непокорности.

**Святость Бога** – это страж и исполнитель, сохраняющий Его правду в неизменном виде и, дающей возможность исполнить эту правду в том виде, в котором она представлена Богом.

Таким образом, правда Бога – это законодательное произ-водство, представляющее Бога, как Верховного Законодателя.

В то время как святость Бога – это исполнительное производство, представляющее Бога, как Верховного Судию.

Практически взаимоотношения с Богом в приношении жертвы хвалы, без призывания Бога, в соработе нашей святости, с Его святостью – немыслимы и невозможны. А посему:

**Облечение в нового человека** – определяется, не иначе, как результатами праведности, проявляющейся в святости.

И облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:24).

Мы отметили, что всякий раз, когда Бог, в Своих отношениях с человеком заключает какие-то договорённости и, в чём-то ему клянётся – то Он, клянётся человеку, именно Своей святостью.

Однажды Я поклялся святостью Моею: солгу ли Давиду? (Пс.88:36).

Гарантией подтверждающей обетование спасения в отношении наших детей, рождённых нами – так же, является наша святость.

Впрочем, спасется через чадородие, если пребудет в вере и любви и в святости с целомудрием (1.Тим.2:15).

И наконец, даже наказание, которые посылает нам Бог, как Своим детям – преследуют одну цель, чтобы мы могли иметь участие с Ним, в Его святости:

Те наказывали нас по своему произволу для немногих дней; а Сей – для пользы, чтобы нам иметь участие в святости Его (Евр.12:10).

В связи с этим, мы стали исследовать один из результатов, по которому мы могли бы судить, что мы действительно призываем имя Бога а, не пытаемся навязать Ему свою волю, в молитве – это наша причастность к корням Авраама и Сарры.

**Результат** того, что мы призываем Бога – отразится в нашей причастности, к благословениям Авраама и Сарры, как родоначальниками нашей веры, которыми их соделал Бог:

Посмотрите на Авраама, отца вашего, и на Сарру, родившую вас: ибо Я призвал его одного и благословил его, и размножил его (Ис.51:2). Мы отметили, что:

Глагол «посмотрите», адресованный нам, как детям Авраама и Сарры, представлен в данном пророчестве, в повелевающей форме и, имеет тот же смысл что и глагол «призовите».

В связи с этим мы, на предыдущем служении, в определённом формате или же, содержании уже рассмотрели три вопроса:

**1.** Какими признаками обуславливаются доказательства нашего родства, дающие нам право на причастность, к благословениям Авраама и Сарры?

**2.** В каких обетованиях, содержатся благословения, данные Аврааму и Сарре?

**3.** На каких условиях, Бог призвал Авраама и Сарру, наследовать такие благословения?

**А посему, обратимся к вопросу четвёртому:** Посредством каких технологий, мы призваны смотреть на Авраама и Сарру, чтобы определить, что мы действительно призываем Бога, и тем самым, исполняем Его волю, а не навязываем Ему свою волю в наших молитвах, и наших исповеданиях?

**Техника взирания на Авраама и Сарру.**

Исходя из построения фразы «посмотрите на Авраама и, на Сарру, родившую вас», а так же, из многих других мест Писания, аналогичных этому повелению следует –

Чтобы называть несуществующее, как существующее – необходимо иметь такой род очей, которые могли бы обладать способностью, видеть невидимое и, взирать на невидимое.

И родом таких очей – является свойство нашего ума, который может быть, либо открытым, чтобы взирать не невидимое, либо закрытым, способным взирать только на видимое.

Если же и закрыто благовествование наше, то закрыто для погибающих, для неверующих, у которых бог века сего ослепил умы, чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого (2.Кор.4:3,4).

Иногда, под воздействием неверного наставления в вере, складывается ложное впечатление, что эти слова, якобы относятся к людям сего мира. Но, к сожалению, это далеко не так

Это послание адресовано Церкви, а не миру. И здесь, речь идёт о людях, которые рассматривают себя верующими и, которые по их собственному мнению, видят лучше чем, кто-либо другой.

Однако, по предведению Святого Духа, именно к такой категории людей, как раз и было адресовано слово, в Книге Откровения Иоанна, чтобы, по крайней мере, спасти некоторых из них.

Так, как в силу своего младенчества, они были увлечены учением беззаконников, в котором, они стали рассматривать своё бесчинство, как свою свободу во Христе и, как подвиг веры.

А посему, быть закрытым для благовествования или же наоборот, быть открытым для принятия семени слова о Царствии Небесном – это от начала и до конца, выбор человека.

Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть (Откр.3:18).

Разумеется, что имеющееся повеление – является проявлением милости Божией к сосудам милосердия. И, представлено это повеление, в формате ультиматума, в неких иносказаниях.

Чтобы несколько расширить смысл и, характер исследуемого нами ультиматума, я приведу иную версию данного перевода, по которой нам легче будет рассмотреть, милость Божию, в природе данного постановления.

Даю тебе время и возможность, войти со Мною в Мой совет и, в Моё планирование, и согласиться с Моими требованиями, чтобы ты мог сотрудничать со Мною. И, таким образом, смог обогатиться Моим золотом, которое Я очистил Своим огнём.

Одеться в белую одежду Моей правды, чтобы не видна была срамота, наготы твоей собственной праведности.

И, чтобы ты мог обрести Мою глазную мазь, в предмете Моей определённой истины, и затем, помазать свои глаза, чтобы видеть самого себя, не в свете своего превратного интеллекта, а в свете Моей истины, посредством ума Христова.

Исходя из требований Писания, чтобы обрести глазную масть, в предмете определённой истины и, видеть невидимое – необходимо обладать той валютой, которой требуется заплатить назначенную Богом цену за эту глазную мазь.

И, для исследования этой судьбоносной истины, от которой будет зависеть наше вечное спасение, мы должны:

**1.** Осознать свою неспособность видеть невидимое.

**2.** Ощутить потребность и желание видеть невидимое.

**3.** Дать определение тому, из чего состоит глазная мазь.

**4.** Дать определение, как валюте, которой требуется произвести расчёт, за глазную мазь, так и её номиналу.

В противном случае, мы даже и не будем ведать того, что мы слепы; не будем знать – за что платить; не будем знать – какой валютой платить; и наконец, не будем знать – каким должен быть номинал, то есть достоинство этой валюты.

И прежде, чем я приведу в основание одно образное событие, содержащееся в Писании, в котором мы рассмотрим концепцию этих четырёх требований, нам необходимо рассмотреть:

**1.** Определение рода слепоты.

**2.** Свойство глазной мази.

**3.** Образ валюты, которой следует платить.

**4.** И цена, выраженной в номинале этой валюты.

За которую следует приобрести глазную мазь, чтобы видеть невидимое. Учитывая же, что мы имеем дело с иносказанием, нам придёться говорить образным языком.

**Слепотой** – является наша душевность, выраженная в уповании на свои превратные разумные возможности:

Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно (1.Кор.2:14).

Причина такой слепоты происходит, за счёт нашего религиозного стажа и знания, в котором мы полагаем, что способны сами, без помощи и сотрудничества с кем-бы то не было, устанавливать для самих себя, отличие между добром и злом; между чистым и нечистым и, между благословением и проклятием.

**Око,** могущее взирать на невидимое – это очи нашего сердца, пришедшего в духовную зрелость, в которой мы отказались называться сыном дочери фараоновой, что означает – не исходить из своих физических разумных возможностей.

Но духовный судит о всем, а о нем судить никто не может (1.Кор.2:15).

**1. Духовная зрелость**, как выражение отказа, исходить из своих разумных возможностей – это осознанная и волевая покорность слову человека, поставленного над нами Богом.

**2. Духовная зрелость**, как око могущее видеть невидимое – это способность, не зависеть от материальных ценностей, выраженных в деньгах, за которые они приобретаются.

Светильник для тела есть око. Итак, если око твое будет чисто, то все тело твое будет светло; если же око твое будет худо, то все тело твое будет темно. Итак, если свет, который в тебе, тьма, то какова же тьма? Никто не может служить двум господам:

Ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить; или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне (Мф.6:22-24).

**Глазная мазь**, как способность видеть невидимое – это орудие освящения, в учении о благословении и проклятии, в котором – мы получаем возможность, отвергать худое и избирать доброе.

Именно освящение, в учении о благословении и проклятии, дающее возможность и способность, отвергать худое и избирать доброе – являлось щитом, для Авраама и Сарры, в принятии и сохранении того наследия, к которому они были призваны.

Он будет питаться молоком и медом, доколе не будет разуметь отвергать худое и избирать доброе (Ис.7:15).

**Валюта**, которой требуется платить за обретение глазной мази – это способность, растворять своей верой, повеления веры Божией, выраженной в семени слова о Царствии Небесном.

Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших (Евр.4:2).

Но как призывать Того, в Кого не уверовали? как веровать в Того, о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? И как проповедывать, если не будут посланы? как написано: как прекрасны ноги благовествующих мир, благовествующих благое!

Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: Господи! кто поверил слышанному от нас? Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия (Рим.10:14-17).

**Номинал валюты**, которой требуется платить за обретение глазной мази – это затрата потенциалов всей своей жизни, за вкушение пищи, пребывающей в жизнь вечную.

Вкусите, и увидите, как благ Господь! Блажен человек, который уповает на Него! (Пс.33:9).

**1.** Чтобы получить право и возможность вкушать истину, как пищу – эту истину необходимо алкать и жаждать.

**2.** Чтобы приобрести истину, как своё достояние – её необходимо искать так, чтобы приложить для этого все старания.

И разумеется, что поиск и, затрата требуемых средств, за обретение пищи, которая является нетленной, пребывающей в жизнь вечную – призвана происходить на условиях Писания.

Старайтесь не о пище тленной, но о пище, пребывающей в жизнь вечную, которую даст вам Сын Человеческий, ибо на Нем

положил печать Свою Отец, Бог (Ин.6:27). Далее:

**Техника взирания на невидимое** – требует определённого места, с позиции которого, мы призваны взирать на невидимое.

При этом следует разуметь что, глагол «взирать» - это составляющая смысла фразы «призывать Бога», которая является – неукоснительным и необходимым требованием, в поклонении Богу, в котором человек, призван святить Бога в своём сердце, путём освящения своего посвящения.

**Местом**, с позиции которого следует проводить любую степень и, любой вид освящения – является Церковь Иисуса Христа.

Церковь Иисуса Христа, как место взирания на невидимое –определяется конкретным собранием святых, во главе с человеком, посланным Богом, с которым мы должны быть связаны определённым заветом.

Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; но будем увещевать друг друга, и тем более, чем более усматриваете приближение дня оного.

Ибо если мы, получив познание истины, произвольно грешим, то не остается более жертвы за грехи, но некое страшное ожидание суда и ярость огня, готового пожрать противников (Евр.10:25-27).

Ну, а теперь, все эти составляющие, рассмотрим в одном из событий, в котором представлены отношения Иисуса Христа, с человеком слепым от рождения. В котором нам, в-первую очередь – необходимо будет увидеть самих себя.

Потому, что – никто из рождённых от семени слова истины, не рождается со способностью, видеть невидимое так, как видит его Бог. Для этой цели – нам необходимо оставить младенчество.

Когда я был младенцем, то по-младенчески говорил, по-младенчески мыслил, по-младенчески рассуждал; а как стал мужем, то оставил младенческое. Теперь *(во младенчестве)* мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно,

Тогда же *(когда стану мужем)* лицем к лицу; теперь *(во младенчестве)* знаю я отчасти, а тогда *(когда стану мужем)* познаю, подобно как я познан (1.Кор.13:11,12).

**Образ мужа**, представленный в способности видеть невидимое так, как видит его Бог – это способность, посредством ума Христова, который идентифицирует образ мужа, обновлять своё мышление и, уже посредством обновлённого мышления, получать способность, видеть невидимое так, как видит его Бог.

**Образ младенчества –** это невежество, в котором человек своим умом или же, силою своего интеллекта, пытается постигать ум Христов или, мысли Бога, записанные в Писании.

Однако, такое постижение, никак не смущает подобных людей, им кажется, что они видят лучше чем, кто-либо другой.

Они полагают, что могут и обязаны инспектировать всякое слово человека, поставленного над ними Богом. Их собственное мнение – является для них законченным авторитетом.

А посему, способность видеть невидимое так, как видит его Бог – возможна при одном условии когда, с одной стороны – человек получает способность, быть оплодотворяемым семенем Царства Небесного; а, с другой стороны – когда взращенное им семя Царства Небесного, начинает приносить плод святости.

В событии, которое мы сейчас приведём на память, приведены условия, выполнив которые, человек может получить способность, оставить младенчество, чтобы видеть невидимое, не сквозь тусклое стекло гадательно, в так, как видит его Бог.

И, проходя, увидел человека, слепого от рождения. Ученики Его спросили у Него: Равви! кто согрешил, он или родители его, что родился слепым? Иисус отвечал: не согрешил ни он, ни родители его, но это для того, чтобы на нем явились дела Божии.

Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может делать. Доколе Я в мире, Я свет миру. Сказав это, Он плюнул на землю,

Сделал брение из плюновения и помазал брением глаза слепому, и сказал ему: пойди, умойся в купальне Силоам, что значит: посланный. Он пошел и умылся, и пришел зрячим (Ин.9:1-7).

**Брение** – это мазь, произведённая смешением слюны Христа, с верхним слоем земли. При этом слюна Христа – является результатом, произведённого Им плевка на землю.

Нам достаточно хорошо известно, что в Писании, как сама земля, так и плевок – являются образом проклятия. В данном случае – это образ того, как одно проклятие, поглощает другое.

А именно, как смерть Христа, в образе Его плевка, поглощает и попирает смерть, в предмете почвы человеческого сердца, разделенного с Богом.

Само слово **«брение»**, переводится, как – грязь, и как волнение, происходящее из-за переживания определённых обстоятельств.

**Брение, как образ истины о кресте Христовом** – это средство, которое необходимо, чтобы обновить сферу нашего мышления, духом нашего ума и, сделать его способным, сотрудничать с умом Христовым, чтобы видеть невидимое.

Однако, чтобы истина, содержащаяся в смерти Господа Иисуса, могла произвести своё действие в почве нашего сердца – необходимо иметь откровение, с какого места и, на чём следует сосредотачивать свой взор, а на чём не следует.

Потому, что человек слепорождённый, после того, как глаза его были помазаны брением, был направлен для омовения в купальне «Силоам». Именно там, посредством вод Силоама, слепорождённый через возрождение и обновление Святым Духом, должен был обрести способность видеть.

Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости, банею возрождения и обновления Святым Духом, Которого излил на нас обильно

Через Иисуса Христа, Спасителя нашего, чтобы, оправдавшись Его благодатью, мы по упованию соделались наследниками вечной жизни (Тит.3:5-7).

Когда Писание, говорит, что Бог возлюбил нас, то Оно имеет в виду избранных, кто повиновался Его повелению, пойти в Силоам и омыться, через наставление в вере.

Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна (Еф.5:25,26).

**Купальня Силоам**, на евр. Шилоах, означает – Посланный. Это источник Геон от которого зависело водоснабжение Иерусалима.

Как утешает кого-либо мать его, так утешу Я вас, и вы будете утешены в Иерусалиме. И увидите это, и возрадуется сердце ваше, и кости ваши расцветут, как молодая зелень, и откроется рука Господа рабам Его, а на врагов Своих Он разгневается. (Ис.66:13,14).