Sunday March 27, 2016

Уклоняйся от зла и делай добро; ищи мира и стремись к нему, потому что очи Господа обращены к праведным и уши Его к молитве их, но лице Господне против делающих зло, чтобы истребить их с земли (1.Пет.3:11-12).

Всякий раз, когда нарушается какая-либо из заповедей Божиих –приговор суда на истребление такого человека с земли, немедленно вступает в силу против личности, которая их нарушает.

**Заповедь**, о приношении Богу десятин – не имеет срока давности, и сегодня актуальна и свежа, так же, как и тысячелетия назад:

Ибо Я – Господь, Я не изменяюсь; посему вы, сыны Иакова, не уничтожились. Со дней отцов ваших вы отступили от уставов Моих и не соблюдаете их; обратитесь ко Мне, и я обращусь к вам, говорит Господь Саваоф. Вы скажете: "как нам обратиться?"

Можно ли человеку обкрадывать Бога? А вы обкрадываете Меня. Скажете: "чем обкрадываем мы Тебя?" Десятиною и приношениями. Проклятием вы прокляты, потому что вы - весь народ - обкрадываете Меня. Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф:

Не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? Я для вас запрещу пожирающим истреблять у вас плоды земные, и виноградная лоза на поле у вас не лишится плодов своих, говорит Господь Саваоф.

И блаженными называть будут вас все народы, потому что вы будете землею вожделенною, говорит Господь Саваоф (Мал.3:6-12).

Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же (Ев.13:8).

Авраам, Исаак и Иаков – приносили свои десятины в город Салим, и отдавали их в распоряжение священника Мелхиседека до закона.

И здесь (*в старом завете*) десятины берут человеки смертные, а там (*в новом завете*) – имеющий о себе свидетельство, что он живет (Евр.7:8).

В своё время Иисус сказал: мир вам! как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас (Ин.20:21).

**Посланники Иисуса** – имеют мандат, принимать десятины и приношения, и представляют дом хранилища.

Ибо, говорю вам, если праведность ваша не превзойдет праведности книжников и фарисеев, то вы не войдете в Царство Небесное (Мф.5:20).

**Служители закона Моисеева**, приношением десятин – пытались достигнуть праведности.

**Служители Нового Завета**, в приношении десятин – творят правду или же, утверждают правду, которую они получили верою во Христа, независимо от дел закона, даром по благодати.

Когда мы присваиваем себе собственность Бога, в предмете десятин и приношений, то мы тем самым, воруем у Бога, и становимся ворами – так, как посягаем на святыню Господню и, Его собственность.

Апостол Павел пишет: Не обманывайтесь: воры, - Царства Божия не наследуют (1.Кор.6:9-10).

Прикрывать свою корысть и алчность внешним благочестием – это означает, отрекаться от силы благочестия, и обращать себя в сосуды гнева или, в сынов противления и погибели.

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

Путь, ведущий нас к совершенству в Боге – это образ пути, Ревекки к Исааку, в главе с Елиезером, домоправителем дома Авраамова.

Вещи серебряные; золотые и одежды, которые подарил Елиезер, Ревекке, когда она дала согласие на брак с Исааком – это образ принадлежностей и материалов для устроения Святилища.

Моисей повелел левитам, носящим ковчег завета Господня, сказав: возьмите сию книгу закона и положите ее одесную ковчега завета Господа Бога вашего, и она там будет свидетельством против тебя (Вт.31:25,26).

Благословения, положенные на счёт имени Иосифа – положены и на наш счёт, если мы верою, через искупительную Кровь Христа Иисуса, имеем причастие к благословениям Авраама. Это:

**1.** Образ, вожделенных даров неба.

**2.** Образ росы.

**3.** Образ даров бездны, лежащей внизу.

**4.** Образ, вожделенных плодов от солнца.

**5.** Образ, вожделенных произведений луны.

**6.** Образ, превосходнейших произведений гор древних.

**7.** Образ, вожделенных даров холмов вечных.

**8.** Образ, вожделенных даров земли.

**9.** Образ, благословений Явившегося в терновом кусте.

**Составляющая** наследие, в имени «Иосифа», положенного на наш счёт во Христе Иисусе – это образ вожделенных произведений луны.

**Все благословения** – являются образом плода нашего духа, взращенного в нашем сердце, из семени слова истины, полученного нами через наставление в вере, в содержании девяти обетований.

Изначальное предназначение, в вожделенных произведениях луны – это облечение в совершенство, присущее нашему Небесному Отцу.

Хвалите Его, солнце и луна, хвалите Его, все звезды света (Пс.148:3).

**Образ нашего солнца** – это ум Христом, Которым мы призваны – управлять нашим днём, в лице нашего нового человека.

**Образ нашей луны** – это наше обновлённое мышление, которым мы призваны, управлять нашей ночью, выраженной в лице нашей души.

**Обновлённое мышление** – это результат потери своей души, в смерти Христа, когда мы возненавидели мир, лежащий во зле:

**1.** В лице нашего народа; представляющего нашу национальность, и нашу языческую оккультную культуру.

**2.** В лице нашего дома, в предмете его суетной жизни, переданный нам через греховное семя наших отцов.

**3.** В лице, нашей прежней жизни, содержащей в себе гибельные и растлевающие желания, противопоставленные желаниям Бога.

Чтобы наследовать вожделенные плоды солнца и, вожделенные произведения луны – необходимо получить право, призывать имя Господне, в приношении Богу жертву хвалы.

И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется; ибо на горе Сионе и, в Иерусалиме будет спасение, как сказал Господь, и у остальных, которых призовет Господь (Иоил.2:32).

**1.** Спасётся, только тот человек, – который через наставление в вере, получит право и откровение: как призывать Бога.

**2.** Человек может призвать имя Господне – только в том случае, когда Бог призовёт его, и когда даст ему такую возможность.

**Право, призывать Бога** – мы получаем в вожделенных плодах солнца и, в вожделенных произведениях луны.

**Когда Бог призывает человека**, то глагол «призвал», в устах Бога – обретает формат военной лексики, и звучит, как приказ и, как повеление, неисполнение которого карается смертью.

Они сказали фараону: **Бог Евреев призвал нас**; отпусти нас в пустыню на три дня пути принести жертву Господу, Богу нашему, чтобы Он не поразил нас язвою, или мечом (Исх.5:3).

**1.** Призвать на военную службу.

**2.** Наделить правами ходатая.

**3.** Наделить правами исполнителя.

**4.** Присвоить воинское звание.

**5.** Наделить полномочиями чрезвычайного посла.

**6.** Снабдить средствами для выполнения задания.

**7.** Ознакомить с приказом высшего командования, невыполнение которого карается смертью.

Когда Бог, повелевает человеку призывать Его, в формате жертвы хвалы, то глагол «призвал», в устах человека – обретает смысл повиновения Богу и, переводится в таких смысловых фразах как:

**1.** Приготовиться к встрече с Господом.

**2.** Придти или расположиться в указанном Богом месте.

**3.** Воздвигнуть в указанном Богом месте жертвенник.

**4.** Вознести всесожигаемую жертву.

**5.** Приготовить сердце к слышанию слова.

**6.** Ожидать ответа с трепетом и страхом.

**7.** Охранять свой разум и сердце от хищных мыслей.

**8.** Быть готовым немедленно выполнять услышанное слово.

Принеси в жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему обеты твои, и призови Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и ты прославишь Меня" (Пс.49:14,15).

**Основной результат,** по которому следует судить, что мы призываем Бога – отразится в проявлении и принесении Богу плода святости, который будет содержать в себе ряд характеристик и признаков.

Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь вечная. Ибо возмездие за грех - смерть, а дар Божий - жизнь вечная во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим.6:22,23).

**Дар жизни вечной** – это наследие, которое определяется в приношении плода святости.

Ибо призвал нас Бог не к нечистоте, но к святости. Итак, непокорный, непокорен не человеку, но Богу, Который и дал нам Духа Своего Святаго (1.Фесс.4:6-8).

**1.** Всякий плотской христианин – рассматривает себя свободным и независимым от какой-либо человеческой власти.

**2.** Всякий плотской христианин – полагает и считает, что обладает правом, инспектировать деяния всякой власти.

**3.** Всякий плотской христианин – полагает, что имеет право на свой собственный подход к Евангелию Христову.

**Почитать себя святым** и, не являть покорности человеку, которого поставил над нами Бог – это проявление волшебства.

И отвечал Самуил Саулу: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа?

Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем (1.Цар.15:22-23).

Самуил представлял – законодательную власть Бога, в то время как Саул – представлял исполнительную власть.

Когда Саул, исходя из своего собственного евангелия, не явил святости, к которой призвал его Бог через Самуила, он, оказал непокорность Самуилу, а в лице Самуила и Богу.

И взял Самуил рог с елеем и помазал Давида среди братьев его, и почивал Дух Господень на Давиде с того дня и после; Самуил же встал и отошел в Раму. А от Саула отступил Дух Господень, и возмущал его злой дух от Господа (1.Цар.16:13,14).

Церковь призвана была оказывать покорность Апостолам, - потому что, Бог дал им Святого Духа, в сфере законодательной власти.

Утверждающий же нас с вами во Христе и помазавший нас есть Бог (2.Кор.1:21).

Начальствующий состав Церкви – Бог помазал, представлять Свои интересы, в сфере Своей законодательной власти.

Всю Церковь, включая и помощников Апостолов – Бог помазал, представлять Свои интересы, в сфере Своей исполнительной власти.

**Святость** – это поступок, основанный на повиновении тому слову веры, которое мы восприняли, от той власти, которая была воздвигнута Богом над нами, на Его неукоснительных условиях.

Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).

Человек, который отказывается являть плод святости, в покорности слову человека, поставленному над ним Богом – трансформирует себя из сосуда милосердия, в сосуд гнева.

Благодаря явлению плода святости – сосуды милосердия, облекаются в достоинство рабов Господних.

Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец – жизнь вечная (Рим.6:22).

**Плод святости** – это результат, происходящий от того состояния и действия, в котором мы, не только оказываем внешнее послушание, но святим Господа Бога в сердцах наших.

Господа Бога святите в сердцах ваших; будьте всегда готовы всякому, требующему у вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением (1.Пет.3:15).

Под всяким требующим у нас отчёта в нашем уповании – имеется в виду всякий человек, которого поставил над нами Бог.

**1. Святить** – это почитать себя святым.

**2.** Растить волосы.

**3.** Отделять себя от обычных вещей и предназначать для Бога.

**4.**  Посвящать себя в назореи.

**5.** Отдавать себя Богу в святое употребление.

**6.** Очищать себя от скверны плоти и духа.

**7.** Воздерживаться от вина и крепких напитков.

**8.**  Предохранять себя от прикосновения к мёртвому телу.

**Без** **проявления поступков святости**, выраженной в покорности тому, кого поставил над нами Бог – никто не увидит Господа:

Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Евр.12:14).

Мы призваны иметь мир со всеми и святость при условии – если это будет возможно, с нашей стороны.

Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми (Рим.12:18).

Мир, вне границ святости – делает нас общниками скверны и нечистоты и, таким образом, разрушает наши отношения с Богом.

Нет мира нечестивым, говорит Бог мой (Ис.57:21).

**Следующее** **проявление святости** – это покорность всякому Слову Бога, которое расценивается прямым проявлением веры Богу:

И сказал Господь Моисею и Аарону: за то, что вы не поверили Мне, чтоб явить святость Мою пред очами сынов Израилевых, не введете вы народа сего в землю, которую Я даю ему (Чис.20:12).

**Святость Бога** – это страж и исполнитель, сохраняющий Его правду в неизменном виде и, дающей возможность исполнить эту правду в том виде, в котором она представлена Богом.

**Правда, Бога** – это законодательное производство, представляющее Бога, как Верховного Законодателя.

**Святость Бога** – это исполнительное производство, представляющее Бога, как Верховного Судию.

**Облечение в нового человека** – определяется, не иначе, как результатами праведности, проявляющейся в святости.

И облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:24).

Всякий раз, когда Бог, в Своих отношениях с человеком заключает какие-то договорённости и, в чём-то ему клянётся – то Он, клянётся человеку, именно Своей святостью.

Однажды Я поклялся святостью Моею: солгу ли Давиду? (Пс.88:36).

Гарантией подтверждающей обетование спасения в отношении наших детей, рождённых нами – так же, является наша святость.

Впрочем, спасется через чадородие, если пребудет в вере и любви и в святости с целомудрием (1.Тим.2:15).

Наказание, которые посылает нам Бог, как Своим детям – преследуют одну цель, чтобы мы могли иметь участие с Ним, в Его святости:

Те наказывали нас по своему произволу для немногих дней; а Сей – для пользы, чтобы нам иметь участие в святости Его (Евр.12:10).

**Результат** того, что мы призываем Бога – отразится в нашей причастности, к благословениям Авраама и Сарры, как родоначальниками нашей веры, которыми их соделал Бог:

Посмотрите на Авраама, отца вашего, и на Сарру, родившую вас: ибо Я призвал его одного и благословил его, и размножил его (Ис.51:2).

**Техника взирания на Авраама и Сарру.**

Чтобы называть несуществующее, как существующее – необходимо иметь такой род очей, – которые могли бы обладать способностью, видеть невидимое и, взирать на невидимое.

Родом очей, способных видеть невидимое – является свойство нашего ума, который может быть, либо открытым, чтобы взирать не невидимое, либо закрытым, способным взирать только на видимое.

Если же и закрыто благовествование наше, то закрыто для погибающих, для неверующих, у которых бог века сего ослепил умы, чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого (2.Кор.4:3,4).

Быть закрытым для благовествования или же наоборот, быть открытым для принятия семени слова о Царствии Небесном – это от начала и до конца, выбор человека.

Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть (Откр.3:18).

Даю тебе время и возможность, войти со Мною в Мой совет и, в Моё планирование, и согласиться с Моими требованиями, чтобы ты:

**1.** Мог сотрудничать со Мною. И, таким образом – смог обогатиться Моим золотом, которое Я очистил Своим огнём.

**2.** Одеться в белую одежду Моей правды, чтобы не видна была срамота, наготы твоей собственной праведности.

**3.** Чтобы ты мог обрести Мою глазную мазь, в предмете Моей определённой истины, и затем, помазать свои глаза, чтобы видеть самого себя, не в свете своего превратного интеллекта, а в свете Моей истины, посредством ума Христова.

**1.** Определение рода слепоты.

**2.** Свойство глазной мази.

**3.** Образ валюты, которой следует платить.

**4.** И цена, выраженной в номинале этой валюты.

**Слепотой** – является наша душевность, выраженная в уповании на свои превратные разумные возможности:

Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно (1.Кор.2:14).

**Око,** могущее взирать на невидимое – это очи нашего сердца, пришедшего в духовную зрелость, в которой мы отказались называться сыном дочери фараоновой, что означает – не исходить из своих физических разумных возможностей.

Но духовный судит о всем, а о нем судить никто не может (1.Кор.2:15).

**1. Духовная зрелость**, как выражение отказа, исходить из своих разумных возможностей – это осознанная и волевая покорность слову человека, поставленного над нами Богом.

**2. Духовная зрелость**, как око могущее видеть невидимое – это способность, не зависеть от материальных ценностей, выраженных в деньгах, за которые они приобретаются.

Светильник для тела есть око. Итак, если око твое будет чисто, то все тело твое будет светло; если же око твое будет худо, то все тело твое будет темно. Итак, если свет, который в тебе, тьма, то какова же тьма? Никто не может служить двум господам:

Ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить; или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне (Мф.6:22-24).

**Глазная мазь**, как способность видеть невидимое – это орудие освящения, в учении о благословении и проклятии, в котором – мы получаем возможность, отвергать худое и избирать доброе.

Он будет питаться молоком и медом, доколе не будет разуметь отвергать худое и избирать доброе (Ис.7:15).

**Валюта**, которой требуется платить за обретение глазной мази – это способность, растворять своей верой, повеления веры Божией, выраженной в семени слова о Царствии Небесном.

Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших (Евр.4:2).

Но как призывать Того, в Кого не уверовали? как веровать в Того, о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? И как проповедывать, если не будут посланы? как написано: как прекрасны ноги благовествующих мир, благовествующих благое!

Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: Господи! кто поверил слышанному от нас? Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия (Рим.10:14-17).

**Номинал валюты**, которой требуется платить за обретение глазной мази – это затрата потенциалов всей своей жизни, за вкушение пищи, пребывающей в жизнь вечную.

Вкусите, и увидите, как благ Господь! Блажен человек, который уповает на Него! (Пс.33:9).

**1.** Чтобы получить право и возможность вкушать истину, как пищу – эту истину необходимо алкать и жаждать.

**2.** Чтобы приобрести истину, как своё достояние – её необходимо искать так, чтобы приложить для этого все старания.

Старайтесь не о пище тленной, но о пище, пребывающей в жизнь вечную, которую даст вам Сын Человеческий, ибо на Нем положил печать Свою Отец, Бог (Ин.6:27).

**Техника взирания на невидимое** – требует определённого места, с позиции которого, мы призваны взирать на невидимое.

**Местом**, с позиции которого следует проводить любую степень и, любой вид освящения – является Церковь Иисуса Христа.

Церковь Иисуса Христа, как место взирания на невидимое – определяется конкретным собранием святых, во главе с человеком, посланным Богом, с которым мы должны быть связаны заветом.

Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; но будем увещевать друг друга, и тем более чем более усматриваете приближение дня оного. Ибо если мы, получив познание истины,

Произвольно грешим, то не остается более жертвы за грехи, но некое страшное ожидание суда и ярость огня, готового пожрать противников (Евр.10:25-27).

Никто из рождённых от семени слова истины – не рождается со способностью, видеть невидимое так, как видит его Бог.

Когда я был младенцем, то по-младенчески говорил, по-младенчески мыслил, по-младенчески рассуждал; а как стал мужем, то оставил младенческое. Теперь *(во младенчестве)* мы видим

Как бы сквозь тусклое стекло, гадательно, Тогда же *(когда стану мужем)* лицем к лицу; теперь *(во младенчестве)* знаю я отчасти, а тогда *(когда стану мужем)* познаю, подобно как я познан (1.Кор.13:11,12).

**Образ мужа** – это способность, посредством ума Христова, обновлять своё мышление и, уже посредством обновлённого мышления, получать способность, видеть невидимое так, как видит его Бог.

**Образ младенчества –** это невежество, в котором человек своим умом или же, силою своего интеллекта, пытается постигать ум Христов или, мысли Бога, записанные в Священном Писании.

И, проходя, увидел человека, слепого от рождения. Ученики Его спросили у Него: Равви! кто согрешил, он или родители его, что родился слепым? Иисус отвечал: не согрешил ни он, ни родители его, но это для того, чтобы на нем явились дела Божии.

Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может делать. Доколе Я в мире, Я свет миру. Сказав это, Он плюнул на землю, сделал брение из плюновения

И помазал брением глаза слепому, и сказал ему: пойди, умойся в купальне Силоам, что значит: посланный. Он пошел и умылся, и пришел зрячим (Ин.9:1-7).

**Брение** – это мазь, произведённая смешением слюны Христа, с верхним слоем земли.

Смерть Христа, в образе Его плевка, поглощает и попирает смерть, в предмете почвы человеческого сердца, разделенного с Богом.

**Брение** – грязь; волнение, происходящее из-за переживания определённых обстоятельств.

**Брение как образ истины о кресте Христовом** – это средство, которое необходимо, чтобы обновить сферу нашего мышления, духом нашего ума и, сделать его способным, сотрудничать с умом Христовым, чтобы видеть невидимое.

Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости, банею возрождения и обновления Святым Духом, Которого излил на нас обильно через Иисуса Христа,

Спасителя нашего, чтобы, оправдавшись Его благодатью, мы по упованию соделались наследниками вечной жизни (Тит.3:5-7).

**Бог возлюбил тех** – кто повиновался Его повелению, пойти в Силоам и омыться, через наставление в вере.

Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна (Еф.5:25,26).

**Купальня Силоам**, означает – Посланный.

Как утешает кого-либо мать его, так утешу Я вас, и вы будете утешены в Иерусалиме. И увидите это, и возрадуется сердце ваше, и кости ваши расцветут, как молодая зелень, и откроется рука Господа рабам Его, а на врагов Своих Он разгневается. (Ис.66:13,14).

**Причина**, по которой око, призванное видеть невидимое помрачается – является мятежное сердце и дом мятежный, который восстаёт против того, кого послал Бог:

Сын человеческий! ты живешь среди дома мятежного; у них есть глаза, чтобы видеть, а не видят; у них есть уши, чтобы слышать, а не слышат; потому что они – мятежный дом (Иез.12:2).

Что же? Израиль, чего искал, того не получил; избранные же получили, а прочие ожесточились, как написано:

Бог дал им дух усыпления, глаза, которыми не видят, и уши, которыми не слышат, даже до сего дня. И Давид говорит: да будет трапеза их сетью, тенетами и петлею в возмездие им; да помрачатся глаза их, чтобы не видеть, и хребет их да будет согбен навсегда (Рим.11:7-10).

**Следующая** причина, по которой око, призванное видеть невидимое помрачается – является отсутствие кротости, когда человек не способен, дисциплинировать себя, и удерживать язык свой от зла и уста свои от лукавых речей:

Ибо, кто любит жизнь и **хочет видеть добрые дни**, тот удерживай язык свой от зла и уста свои от лукавых речей (1.Пет.3:10).

**Следующая** причина, по которой око, призванное видеть невидимое помрачается – является наша зависимость от вина:

**Не смотри на вино**, как оно краснеет, как оно искрится в чаше, как оно ухаживается ровно: глаза твои будут смотреть на чужих жен, и сердце твое заговорит развратное (Прит.23:31-33).

Вина и крепких напитков не пей ты и сыны твои с тобою, когда входите в скинию собрания, чтобы не умереть. Это вечное постановление в роды ваши (Лев.10:9).

Органическая причастность к Телу Христову, в лице определённого собрания – делает нас царями и священниками Богу, а наш дух Скинией, в которой мы пребываем 24 часа в сутки.

Не царям, Лемуил, не царям пить вино, и не князьям - сикеру, чтобы, напившись, они не забыли закона и не превратили суда всех угнетаемых (Прит.31:4,5).

Человек, употребляющий вино теряет в очах Бога, достоинство царя и князя и рассматривается рабом греха.

И не упивайтесь вином, от которого бывает распутство; но исполняйтесь Духом (Еф.5:18).

Вино – глумливо, сикера – буйна; и всякий, увлекающийся ими, неразумен (Прит.20:1).

**Следующая** причина, по которой око, призванное видеть невидимое помрачается – является созерцание суеты:

Отврати очи мои, чтобы не видеть суеты; животвори меня на пути Твоем (Пс.118:37).

Тот, кто ходит в правде и говорит истину; кто презирает корысть от притеснения, удерживает руки свои от взяток, затыкает уши свои, чтобы не слышать о кровопролитии, и **закрывает глаза свои, чтобы не видеть зла** (Ис.33:15).

**Цели**, которые связаны с невидимым измерением и, на которые мы призваны смотреть, чтобы облечься в совершенство Божие:

Слушайте, глухие, и смотрите, слепые, чтобы видеть. Кто так слеп, как раб Мой, и глух, как вестник Мой, Мною посланный? Кто так слеп, как возлюбленный, так слеп, как раб Господа? Ты видел многое, но не замечал; уши были открыты, но не слышал (Ис.42:18-20).

Наблюдай за непорочным и смотри на праведного, ибо будущность такого человека есть мир (Пс.36:37).

И поношение Христово почел большим для себя богатством, нежели Египетские сокровища; ибо он взирал на воздаяние (Ев.11:26).

И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут: ни трудятся, ни прядут (Мф.6:28).

Посмотрите на воронов: они не сеют, не жнут; нет у них ни хранилищ, ни житниц, и Бог питает их; сколько же вы лучше птиц? (Лк.12:24).

И сказал им притчу: посмотрите на смоковницу и на все деревья (Лук.21:29).

Когда взираю я на небеса Твои - дело Твоих перстов, на луну и звезды, **которые Ты поставил**, то что есть человек, что Ты помнишь его, и сын человеческий, что Ты посещаешь его?

Не много Ты умалил его пред Ангелами: славою и честью увенчал его; поставил его владыкою над делами рук Твоих; все положил под ноги его (Пс.8:4-7).