***11.02.14 Воскресение 12:00 рм***

*Сопровождение к десятинам:*

Благословен человек, который надеется на Господа, и которого упование – Господь. Ибо он будет как дерево, посаженное при водах и пускающее корни свои у потока; не знает оно, когда приходит зной; лист его зелен, и во время засухи оно не боится и не перестает приносить плод (Иер.17:7-8).

Надеяться на Господа – это, как в потерях, так и в приобретениях, искать Бога и зависить от Бога.

Человек, полагающий свою надежду на Бога – благословен. Потому, что его радостью и его пищей является Бог.

И независимо от того, богат он или беден, он будет защищён, как от любых экономических потрясений, так и от любых стихийных и политических катаклизм.

Человек, надеющийся на Господа – уподоблен дереву, посаженному при потоках воды, пускающему корни свои у потока.

А посему, быть посаженным у воды – означает поместить самого себя в атмосферу помазанного Слова. В то время как сам поток воды – это движение веры или послушание Слову. Благодаря такой позиции, человек не знает, когда приходит зной.

Зной же в Писании – это символ, испепеляющего гнева Бога, обращённый на тех и против тех, кто, с одной стороны – пытался использовать свои отношения с Богом для приобретения материальных благ. А, с другой стороны – отказался быть посаженным у воды и пускать корни свои у потока.

В те время как человек, надеющийся на Господа, с одной стороны – больше всего ценил помазующее Слово; а с другой – жаждал и ожидал движения воды, в предмете этого Слова.

Благодаря такой позиции или такому отношению к Богу и Его Слову, лист его во время засухи оставался зелёным.

**Зелёный лист** – это материальный достаток, которого он не искал, но которое дано было ему, за то, что он, прежде всего, искал Царства Божие в праведности Божией.

Человек, надеющийся на Господа, не боится засухи, по той простой причине, что его корни глубоко пущены у неиссякаемого потока жизни Божией. Именно поэтому, он и не перестаёт приносить плод Богу, который выражается в его святости пред Богом.

Святость, как плод – это результат желанных и неукоснительных соблюдений заповедей Божиих, выраженных в полном признании прав Бога, и в демонстрации верности Его Слову.

Человек, надеющийся на Господа, почитает для себя привилегией отдавать и приносить Богу то, что находится в его власти, но принадлежит, не ему, а Богу.

Отдавание Богу того, что принадлежит Ему по праву. Это как раз и есть составляющая истинного освящения.

А посему, освящение, не преследующее отдавание десятин, в соответствии предписаний Слова Божьего – не есть освящение.

Однако, следует учитывать, что согласно Писанию, человек, пре-следующий освящение, как цель, ради освящения, приготавливает свою душу для вторжения бесов.

Когда нечистый дух выйдет из человека, то ходит по безводным местам, ища покоя, и, не находя, говорит: возвращусь в дом мой, откуда вышел; и, придя, находит его выметенным и убранным;

Тогда идет и берет с собою семь других духов, злейших себя, и, войдя, живут там, - и бывает для человека того последнее хуже первого (Лк.11:24-26).

Человек, отдающий Богу свои десятины без самого себя, с целью купить благорасположение Бога к себе. Это приношение Каина, которого Бог не приемлет.

Они весьма убедительно просили нас принять дар и участие их в служении святым; и не только то, чего мы надеялись, но они отдали самих себя, во-первых, Господу, потом и нам по воле Божией (2.Кор.8:4-5).

Согласно этого текста: святость, как плод Богу, представлен в трёх составляющих: это, во-первых – отдание самого себя Богу; во-вторых – отдание самого себя делегированной власти Бога; и только потом – отдавание десятин и приношений.

***11.02.14 Воскресение 12:00 рм***

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Чтобы исследовать пути, ведущие нас к совершенству, присущему нашему Небесному Отцу, мы остановились на рассматривании пути ведущего к Богу, как к своему Жениху.

Это путь, которым Святой Дух производит избрание жены, невесты Агнца, чтобы привести её к Господу, как к Жениху:

Для исследования этой мысли, мы взяли за основание один из многочисленных образов, описывающих, как образ самой невесты, так и путь невесты к своему жениху. Это история избрания Ревекки для Исаака, управителем дома Авраамова.

Господин мой Авраам сказал мне: Господь, пред лицем Которого я хожу, **пошлет с тобою Ангела Своего и** **благоустроит путь твой**, и возьмешь жену сыну моему из родных моих и из дома отца моего; тогда будешь ты свободен от клятвы моей, когда сходишь к родственникам моим (Быт.24:40,41).

Мы отметили, что Елиезер домоправитель Авраама – это прототип и прообраз Святого Духа. Которого Бог послал по просьбе Своего Сына, Иисуса Христа в среду людей, призванных ко спасению, чтобы сформировать и избрать из этой среды учеников, а вернее, отделить избранных в лице невесты Агнца.

Мы отметили что, когда имя «Елиезер» употребляется, как существительное, то оно означает – мой Бог помощь.

Но когда слово «Иелизер» употребляется, как глагол, то оно означает – выпрямлять, исправлять; утешать; восстанавливать, отстраивать.

**Прообраз же Ангела**, благоустраивающего путь Елиезера, для индификации и избрания невесты для Исаака – это Слово Божие, на основании которого, и в границах которого, Святой Дух определяет и избирает невесту для сына Божьего.

А посему, главная цель Святого Духа на земле – это избрать и сформировать взаимоотношения избранного и возлюбленного Богом народа с Богом, на узах брачного законодательства, инициатором и Творцом которого является Сам Бог.

В котором Бог и человек, слились бы в одну Личность, по образу слияния Сына Божьего со Своим Небесным Отцом.

И такой возможностью, исходя из требований Писания, может обладать только одна категория людей, пришедших к Богу.

Это те – которые, приняли того человека, которого Бог послал их учителем; и которые, заплатили цену, за право учиться. В силу чего и облеклись в достоинство учеников Христовых.

Именно о такой категории людей, принимающих посланного Богом в их жизнь человека, через которого они были научены, как пребывать в Слове Божием, и во Святом Духе, Иисус, перед тем, как предать Себя на смерть, вознёс ходатайство:

Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, - да уверует мир, что Ты послал Меня. И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им:

Да будут едино, как Мы едино. Я в них, и Ты во Мне; да будут совершены воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня (Ин.17:21-23).

А посему, чтобы соработать с истиной, указующей путь к Господу, как к Своему Жениху, мы пришли к необходимости исследовать все путевые знаки, находящиеся на пути Елиезера в Месопотамию, родину Авраама.

В этом повествовании мы выделили двенадцать моментов, в которых представлена, как индификация самой невесты, так и её восходящий путь к Богу, как к Жениху. Во-первых – это:

 **1.** Место и время избрания невесты.

 **2.** Образ девицы, черпающей воду из источника.

 **3.** Девица, дающая по просьбе из своего кувшина воды.

 **4.** Девица, получившая золотую серьгу и два золотых запястья.

 **5.** Девица, дающая место для ночлега в доме своего отца.

 **6.** Откровение девицы о своём избрании в невесты.

 **7.** Девица, получившая серебряные и золотые вещи и одежду.

 **8.** Девица, дающая согласие оставить свой народ и свой дом.

 **9.** Путь невесты из Месопотамии в Беэр-лахай-рои.

**10.** Встреча с женихом в Беэр-лахай-рои вечером.

**11.** Невеста сошла с верблюда и покрыла себя покрывалом.

**12.** Сочетание с Исааком, в шатре Сарры, матери Исаака.

В определённом формате, мы уже рассмотрели первые четыре образа, индифицирующие невесту Агнца, в лице человека, пришедшего в полную меру возраста Христова, и четыре составляющие пути человека к Богу, как к своему Жениху.

Сегодня мы обратим наше внимание, на следующую составляющую – это образ девицы, принимающей Елиезера и его верблюдов на ночлег.

**Девица, принимающая Елиезера и его верблюдов на ночлег.**

Когда верблюды перестали пить, тогда человек тот взял золотую серьгу, весом полсикля, и два запястья на руки ей, весом в десять сиклей золота; И сказал: чья ты дочь? скажи мне, есть ли в доме отца твоего место нам ночевать? Она сказала ему:

Я дочь Вафуила, сына Милки, которого она родила Нахору. И еще сказала ему: у нас много соломы и корму, и есть место для ночлега (Быт.24:22-25).

Не смотря на то, что у детей Божиих сложилось твёрдое мнение о времени ночи, как о образе тьмы, и они испытывают к ней некую неприязнь, и некий непонятный страх, так как рассматривают образ ночи, временем разгула и нечестия.

Однако мы должны знать, что противник Бога сатана, прекрасно адаптировался и ко времени дня. И большая его деятельность приходится именно на время дня, а не на время ночи.

И далее, нам следует помнить, что сатана как прекрасный и профессиональный фальсификатор, не просто подделывает внешние формы дня и ночи, в которых Бог являет Самого Себя.

Он оставляет их нетронутыми, в их первозданном виде, и подделывает только внутреннюю суть ночи и дня, придавая им иные свойства, иные направления, и иные назначения.

Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники,

Невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся (2.Тим.3:1-5).

Если вы обратили внимание, то весь этот негативизм характера, относящийся к разгулу нечестия, будет прикрыт внешним видом благочестия, именно днём. Так что в буквальном смысле, придраться к этим людям и обвинить их в нарушении заповедей Божиих и выставить их из Церкви, будет не совсем просто.

Именно поэтому Апостол Павел говорит – удаляйся от таких. То есть – держись от них на расстоянии, не сообщайся с ними.

Кстати, как мы не раз с вами рассуждали, и печать зверя, внешне ничем не будет отличаться от печати Божией. Внешне, как и подлинно благочестивые люди, ищущие Бога – они в поиске Бога, будут искать всё, что противно Богу, но только не Бога.

Точно также обстоят дела, и с образом ночи. А посему, мы должны знать, что в Писании образ ночи, как некого состояния – является многогранным, многозначным, и многофункциональным

И, в связи с ночлегом Иелизера, следует сразу отметить одну весьма немаловажную и судьбаносную для нас деталь, а именно: что Иелизер провёл в Месопотамии только одну ночь, и затем утром на рассвете дня, цель его визита была завершена. И как нам известно из Писания:

Ревекка последовала за ним из Месопотамии в Беэр-лахай-рои, в полуденную часть Ханаанской земли, где жил Исаак. Это особое место, которому в своё время, мы уделим особое время.

В связи с этим, у нас встаёт вопрос: Что это за период времени, в котором Иелизеру, в Лице Святого Духа, необходимо было получить место для ночлега в доме отца Ревекки?

Учитывая же, что все события, происшедшие с Ревекой мы рассматриваем, как некий прообраз и как некий эталон, которому мы призваны соответствовать, чтобы придти к совершенству и отвечать требованиям невесты Агнца,

То исходя из этого фактора, речь пойдёт, не об обыкновенной ночи, а о неком качестве и состоянии ночи, которое хотел бы найти в нашем сердце Святой Дух. Так, как нам доподлинно известно, что существует и другое состояние сердца, представляющее другую ночь, в предмете тайны беззакония.

Другими словами говоря – каким по своему состоянию будет сердце человека – такой по своему состоянию будет и его ночь.

А посему, если мы не будем иметь в своём сердце такой ночи, которая могла бы послужить для Святого Духа местом для ночлега, то мы никогда не сможем, и принять Святого Духа.

В силу этого фактора, мы будем рассматривать ночь, как прообраз определённого места покоя, которое становится для нас возможным, при определённом состоянии сердца.

Не смотря на то, что в Писании существует много составляющих, которые определяют суть Божественной ночи, в которой Бог находит Своё отдохновение, и Своё успокоение, я приведу семь составляющих, которые при исследовании Писания, помогут нам видеть все другие оттенки и действия, которые производит ночь.

**1. Божественная Ночь** – это образное состояние сердца Бога, которое является сокровищницей Его благих целей и замыслов.

В силу этого фактора, всякий раз, когда вы исследуя Писание будете встречаться с мыслями и замыслами Бога, вы по сути дела, будете соприкасаться с Божественной бездной ночи.

В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. И сказал Бог: да будет свет. И стал свет.

И увидел Бог свет, что он хорош, и отделил Бог свет от тьмы. И назвал Бог свет днем, а тьму ночью. И был вечер, и было утро: день один (Быт.1:1-5).

Вечер – это завершение дня и начало ночи. И это отнюдь не означает, что Божественная тьма, сама по себе, являлась какой-то недостаточной или худой. Она скорее являлась тайной.

Потому, что, именно, великая тайна Божественной бездны тьмы – является источником и причиной Божественного света.

А посему, какой по своей силе и интенсивности будет Божественная тьма, названная ночью – такой по своей силе и интенсивности будет – и Божественный свет, названный днём.

Когда Писание говорит, что Бог воссиял из тьмы, то Оно имеет в виду, что Бог явил тайну Свей ночи, в свете Своего дня.

И сказал Моисей народу: не бойтесь; Бог пришел, чтобы испытать вас и чтобы страх Его был пред лицем вашим, дабы вы не грешили. И стоял народ вдали, **а Моисей вступил во мрак, где Бог** (Исх.20:20,21).

Когда же Моисей вышел из Божественного мрака, то лицо его сияло такой интенсивной силой, что сыны Израилевы в страхе бежали от него; потому, что не могли смотреть на это сияние.

И вот, что после нахождения в Божественном мраке, впоследствии написал Моисей, когда благословлял сынов Израилевых:

Вот благословение, которым Моисей, человек Божий, благословил сынов Израилевых пред смертью своею. Он сказал: Господь пришел от Синая, открылся им от Сеира, **воссиял от горы Фарана** и шел со тьмами святых; одесную Его огнь закона (Вт.33:1,2).

А посему, исходя из откровений Писания, Бог являет Свою ночь, в предмете Своих сердечных замыслов во дне – в Своих чудных, разумных, совершенных и сбалансированных делах.

А так, как человек создан по образу и подобию Божию. Сердечные замысли человека, который пришёл в меру полного возраста Христова – это его ночь. В то время как разумная или интеллектуальная сфера, такого человека – это его день.

Отсюда следует, что только тогда, когда наша вера, выраженная в сердечных мыслях нашей ночи, становится достоянием нашего разума, у нас появляется возможность исповедать эти мысли и явить их в разумном свете нашего дня.

И таким образом, в зависимости от состояния нашего сердца, у нас появляется возможность – либо явить свет спасения, либо отвергнуть его, и явить ночь, собственного беззакония.

Чтобы пояснить связь и зависимость дня от ночи, которая у Небесного Отца обуславливается, сферой неприступного света, Иисус привёл образ светильника, и образ дерева.

Никто, зажегши свечу, не ставит ее в сокровенном месте, ни под сосудом, но на подсвечнике, чтобы входящие видели свет.

Светильник тела есть око; итак, если око твое будет чисто, то и все тело твое будет светло; а если оно будет худо, то и тело твое будет темно. Итак, смотри:

Свет, который в тебе, не есть ли тьма? Если же тело твое все светло и не имеет ни одной темной части, то будет светло все так, как бы светильник освещал тебя сиянием (Лк.11:33-36).

Светильником тела, в предмете ока – является сердце человека, при условии, что оно будет чистым, подобно состоянию Божественной ночи. В то время как свет, исходящий от светильника – является прообразом интеллектуальной сферы человека, в предмете его дня, освещающего человека.

Нет доброго дерева, которое приносило бы худой плод; и нет худого дерева, которое приносило бы плод добрый, ибо всякое дерево познается по плоду своему, потому что не собирают смокв с терновника и не снимают винограда с кустарника.

Добрый человек из доброго сокровища сердца своего выносит доброе, а злой человек из злого сокровища сердца своего выносит злое, ибо от избытка сердца говорят уста его.

Что вы зовете Меня: Господи! Господи! - и не делаете того, что Я говорю? Всякий, приходящий ко Мне и слушающий слова Мои и исполняющий их, скажу вам, кому подобен.

Он подобен человеку, строящему дом, который копал, углубился и положил основание на камне; почему, когда случилось наводнение и вода наперла на этот дом, то не могла поколебать его, потому что он основан был на камне.

А слушающий и не исполняющий подобен человеку, построившему дом на земле без основания, который, когда наперла на него вода, тотчас обрушился; и разрушение дома сего было великое (Лк.6:43-49).

**2. Ночь**, как сфера Божественных замыслов и целей – это суверенная собственность Бога, Его святыня, и Его орудие, которыми Он созидает человека в Своё образ, и делегирует ему Своё владычество над Своим творением.

Твой день и Твоя ночь: Ты уготовал светила и солнце; Ты установил все пределы земли, лето и зиму Ты учредил (Пс.73:16,17).

**Уготовление** – это увещевание, наставление.

Вразумление, уговоры; поучение.

Воспитание, наказание, дисциплинирование.

Исправление, предостережение, упрёк, обличение.

**Уготовал** – поставил на твёрдых основах.

Приготовил к созиданию и управлению.

Приготовил к сражению.

**Установил** – соделал начальником и надзирателем.

Явил Себя в человеках.

Делегировал Свою власть человекам.

Если мы переадресуем учение Асафа, образно обращённое к сотворению видимой вселенной, - к созиданию человека в образ Божий, который он потерял в Едемском саду;

Где его день, и его ночь, были разделены от Божественной ночи, и от Божественного дня, и обращены в разрушительную ночь беззакония, то такие глаголы, как «уготовал» и «установил», становятся совершенно понятными и приемлемыми.

**3. Ночь,** в предмете сердца Божия – это Святая-Святых, где Он пребывает и где Он открывает Себя и Свою волю такому человеку, ночь которого, соответствует требованиям Его ночи.

А посему ночь, в которой пребывает Бог, и в которой Он открывает Себя – это эталон святости, на который мы призваны равняться, и которому мы призваны соответствовать. Чтобы дать место Его ночи, в пределах своей ночи.

И положи крышку на ковчег сверху, в ковчег же положи откровение, которое Я дам тебе; там Я буду открываться тебе и говорить с тобою над крышкою, посреди двух херувимов, которые над ковчегом откровения, о всем, что ни буду заповедывать чрез тебя сынам Израилевым (Исх.25:21,22).

Разумеется, что, как путь во Святая-Святых, в Божественную ночь, неприступного света, выраженный в данном случае, в пути Божественной ночи, в нашу ночь, предполагает выполнение определённых требований, без удовлетворения которых, Бог никогда не призовёт нашу ночь, в Свою ночь, и никогда не поместит Свою ночь, в нашу ночь.

**1.** Чтобы Бог мог явить нам, неприступный свет Своей ночи, в нашей ночи – мы должны уподобиться всесожигаемой жертве, на жертвеннике всесожжения, пред дверями Скинии собрания.

Это – всесожжение постоянное в роды ваши пред дверями скинии собрания пред Господом, где буду открываться вам, чтобы говорить с тобою; там буду открываться сынам Израилевым, и освятится место сие славою Моею (Исх.29:42,43).

Скиния собрания – это вечное местопребывание Бога, в предмете Тела Христова. Дверь Скинии собрания – это место, где человек призван являть смирение своего разума.

И как мы уже не раз обращали внимание – это состояние, в котором человек, отказывается от попыток познавать Бога своим умом, представляя для этой цели своего священника, в предмете своей ночи, которая обуславливает его чистое сердце.

**2.** Чтобы Бог мог явить нам, неприступный свет Своей ночи, в нашей ночи – мы должны стать жертвенником курений, поставленным непосредственно пред завесою Святая-Святых.

И сделай жертвенник для приношения курений, из дерева ситтим сделай его: обложи его чистым золотом, верх его и бока его кругом, и роги его; и сделай к нему золотой венец вокруг;

И поставь его пред завесою, которая пред ковчегом откровения, против крышки, которая на ковчеге откровения, где Я буду открываться тебе. На нем Аарон будет курить благовонным курением; каждое утро, когда он приготовляет лампады, будет курить им; и когда Аарон зажигает лампады вечером, он будет курить им: это – всегдашнее курение пред Господом в роды ваши (Исх.30:1-8).

**3.** Чтобы Бог мог явить нам, неприступный свет Своей ночи, в нашей ночи – мы должны стать благоуханием Христовым.

И сказал Господь Моисею: возьми себе благовонных веществ: стакти, ониха, халвана душистого и чистого ливана, всего половину, и сделай из них искусством составляющего масти курительный состав,

Стертый, чистый, святый, и истолки его мелко, и полагай его пред ковчегом откровения в скинии собрания, где Я буду открываться тебе:

Это будет святыня великая для вас; курения, сделанного по сему составу, не делайте себе: святынею да будет оно у тебя для Господа; кто сделает подобное, чтобы курить им, истребится из народа своего (Исх.30:34-38).

Но благодарение Богу, Который всегда дает нам торжествовать во Христе и благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте. Ибо мы Христово благоухание Богу в спасаемых и в погибающих: для одних запах смертоносный на смерть, а для других запах живительный на жизнь. И кто способен к сему?

Ибо мы не повреждаем слова Божия, как многие, но проповедуем искренно, как от Бога, пред Богом, во Христе (2.Кор.2:14-17).

**4. Ночь,** в предмете благих и суверенных замыслов Бога – это одно из удивительных орудий и инструментов Бога, которыми Он передаёт человекам, обладающим присущей Ему ночью, Свои знания, и Свою роль, в сфере Своего творения.

Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь. День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание. Нет языка, и нет наречия, где не слышался бы голос их.

По всей земле проходит звук их, и до пределов вселенной слова их. Он поставил в них жилище солнцу, и оно выходит, как жених из брачного чертога своего, радуется, как исполин, пробежать поприще: от края небес исход его, и шествие его до края их, и ничто не укрыто от теплоты его (Пс.18:2-7).

**5. Ночь,** содержанием которой является свет истины – это то состояние, в котором Бог, открывает человеку ухо, и запечатлевает в сердце человека Своё наставление.

Бог говорит однажды и, если того не заметят, в другой раз: во сне, в ночном видении, когда сон находит на людей, во время дремоты на ложе. Тогда Он открывает у человека ухо

И запечатлевает Свое наставление, чтобы отвести человека от какого-либо предприятия и удалить от него гордость, чтобы отвести душу его от пропасти и жизнь его от поражения мечом (Иов.33:14-18).

Кстати, отсутствие Божественной ночи, в сердцах людей, населяющих допотопный мир, как раз и стало причиной их полного уничтожения водами потопа.

И увидел Господь, что велико развращение человеков на земле, и что все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время; и раскаялся Господь, что создал человека на земле, и восскорбел в сердце Своем. И сказал Господь:

Истреблю с лица земли человеков, которых Я сотворил, от человека до скотов, и гадов и птиц небесных истреблю, ибо Я раскаялся, что создал их. Ной же обрел благодать пред очами Господа (Быт.6:5-8).

По этой же причине, что у многих людей, пришедших к Богу не сформирована Божественная ночь, в предмете их общения с Богом в своём духе, – их имена навсегда будут изглажены из Книги вечной жизни так, что Бог никогда не вспомнит о том, что когда-то они были призваны в общение Его Сына.

Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; - то и предал их Бог в похотях сердец их нечистоте, так что они сквернили сами свои тела.

Они заменили истину Божию ложью, и поклонялись, и служили твари вместо Творца, Который благословен во веки, аминь.

Потому предал их Бог постыдным страстям: женщины их заменили естественное употребление противоестественным; подобно и мужчины, оставив естественное употребление женского пола, разжигались похотью друг на друга, мужчины на мужчинах делая срам и получая в самих себе должное возмездие за свое заблуждение.

И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму - делать непотребства, так что они исполнены всякой неправды, блуда, лукавства, корыстолюбия, злобы, исполнены зависти, убийства, распрей, обмана, злонравия,

Злоречивы, клеветники, богоненавистники, обидчики, самохвалы, горды, изобретательны на зло, непослушны родителям, безрассудны, вероломны, нелюбовны, непримиримы, немилостивы. Они знают праведный суд Божий, что делающие такие дела достойны смерти; однако не только их делают, но и делающих одобряют (Рим.1:21-32).