***04.04.14 Пятница 7:00 рм***

***Эпиграф к исследованию Слова Божьего:***

И сказал Иисус ученикам Своим: вот то, о чем Я вам говорил, еще быв с вами, что надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах (Лк.24:44).

Исполнение всего написанного о Христе, стало возможным благодаря тому, что во взаимоотношениях со Своим Небесным Отцом, Сын Божий всегда облечён в достоинство Ученика. А вернее, в силу Своего сыновства – всегда является Учеником.

Господь Бог дал Мне язык мудрых, чтобы Я мог словом подкреплять изнемогающего; каждое утро Он пробуждает, пробуждает ухо Мое, чтобы Я слушал, подобно учащимся (Ис.50:4).

Отсюда следует, что только то собрание верующих людей, которое облечено в достоинство учеников Господа, поставивших себя в добровольную зависимость от тех святых, которых Бог поставил представлять делегированное учительство – является Телом Христовым. А, Христос, в Свою очередь – это Глава только того Собрания, которое обладает статусом Его учеников.

А посему, всё написанное, чему надлежит исполниться о Христе, равно принадлежит исполнению, и в отношении всех святых, облечённых в достоинство Его учеников.

В силу этого – именно достоинство ученика, обуславливает наше родство с Богом и служит доказательством того, что мы дети Божии, а следовательно и наследники со Христом.

В связи с этим, мы продолжим исследовать: каким образом следует соработать со всем написанным о Христе, в предмете одного из поистине ходатайственных шедевров, представленных для нас Святым Духом, в 143 Псалме Давида, чтобы разделить со Христом исполнение всего написанного о Нём в Писании.

Не забывая при этом, что по проведению Святого Духа, каждая молитвенная песнь Давида – это, на самом деле, инструкция к определённой ситуации или же, своеобразный эталон, по которому нам следует сверять свои молитвы и выстраивать свои отношения с Богом, в аналогичной ситуации. Так например:

Данная молитвенная песнь Давида, которая стала предметом нашего изучения – это его ответная реакция, на враждебное к нему отношение той категории своего народа, которая допустила сатане вложить в свои сердца мысль и дух иноплеменников.

Которые, для прикрытия своих низменных целей и оправдания к нему своей вражды, приписывали ему свои низменные пороки, и распространяли о его нравственном облике ложь, как некую, одним только им известную правду.

И, как мы уже отмечали, порядок данного ходатайства, состоит из четырёх частей. Которые, как по своему содержанию, так и по своей последовательности, удивительным образом соответствуют содержанию и последовательности молитвы «Отче наш».

В определённом формате, насколько это позволил нам Бог и мера нашей веры, мы с вами уже рассмотрели первые три части и остановились на изучении четвёртой.

**В первой** части своего ходатайства Давид, исповедал – кем для него является Бог; и, что сделал для него Бог.

**Во второй** части – кем для Бога является человек и, на каких основаниях человек может входить в Его присутствие, как ходатай, чтобы наследовать то, что сделал для него Бог.

**В третьей** части – кем являются его враги, и на каких основаниях, он призван соработать с победоносной стратегией Бога, чтобы низложить своих врагов.

**В четвёртой** части, Давид благословил Израиля именем «Яхве», содержащимся во фразе, исполнительного глагола «Да будет», силою которого Бог сотворил и содержит небо и землю.

**Да будут** сыновья наши, как разросшиеся растения в их молодости; дочери наши – как искусно изваянные столпы в чертогах. **Да будут** житницы наши полны,

Обильны всяким хлебом; **Да плодятся** овцы наши тысячами и тьмами на пажитях наших; **Да будут** волы наши тучны; **Да не будет** ни расхищения, ни пропажи, ни воплей на улицах наших.

Блажен народ, у которого это есть. Блажен народ, у которого Господь есть Бог (Пс.143:12-15).

В формате высвобожденных Давидом ходатайств, Святой Дух удивительным образом, поместил бесчисленное количество благословений, в образ семи основных обетований, входящих в состав наследия, положенного Богом на наш счёт:

**1.** Это – власть и право для детей Божиих, применять владычественное и превознесённое имя «Яхве», помещённое в повелевающую и исполнительную фразу глагола «Да будет».

**2.** Задействуя эту исполнительную фразу глагола «Да будет» - наделять сыновей Израилевых благословением – содержащимся в образе разросшихся растений.

**3.** Наделять дочерей Израилевых благословениями – содержащимися в образе искусно изваянных столпов в чертогах.

**4.** Наделять народ Божий благословением – содержащимся в образе полных житниц – обильных всяким хлебом.

**5.** Наделять народ Божий благословением содержащимся – в образе овец – тьмами плодящихся на их пажитях.

**6.** Наделять народ Божий благословением – содержащимся в образе тучных волов.

**7.** Наделять народ Божий благословением – содержащимся в образе безопасных улиц, на которых нет, ни расхищения, ни пропажи, ни воплей.

В связи с имеющимися иносказаниями, мы в определённом формате, уже рассмотрели содержание первых двух обетований, и остановились на исследовании третьего. А именно:

Что имеется в виду под образом, искусно изваянных столпов в чертогах, в лице дочерей Израилевых? И как мы уже отметили:

Если: быть сыном Божиим по вере во Христа Иисуса, то это, как для мужского пола, так и для женского означает – высвобождать веру своего сердца, путём исповедания своих уст.

Потому, что высвобожденное слово – это семя. В то время как способность принимать услышанное слово – это способность быть оплодотворяемым семенем услышанного Слова.

А посему, быть дочерью по вере во Христа Иисуса, это как для мужского пола, так и для женского означает – через послушание благовествуемому Слову, оплодотворять себя Семенем Этого Слова, а затем, хранить и взращивать Его, в своём сердце.

Потому, что – во Христе Иисусе, мужчины и женщины, являются одним духом, и одной сутью, и перестают рассматриваться Писанием по признакам мужского и женского пола.

Ибо все вы сыны Божии по вере во Христа Иисуса; все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе. Если же вы Христовы, то вы семя Авраамово и по обетованию наследники (Гал.3:26-29).

Всякий раз, когда в Писании речь заходит о способности и готовности слушать благовествуемое Слово, то всегда имеются в виду функции, принадлежащие именно дочерям Израилевым, которые необходимы, как для мужского пола, так и для женского.

И только, благодаря этим функциям, все находящиеся во Христе Иисусе, могут и призваны Богом наследовать обетования, содержащиеся в образе – искусно изваянных столбов в чертогах. А посему, мы пришли к необходимости рассмотреть:

**1.** Определение сути искусно изваянных столпов в чертогах.

**2.** Назначение в отношениях с Богом искусно изваянных столпов.

**3.** Цена за право быть искусно изваянным столпом в чертогах.

**4.** Признаки облечения в достоинство искусно изваянного столпа.

В Писании под словом «столб» имеется в виду – колонна, стена, гора, возвышение, башня, ухо и нос. Что указывает на функции слышания и обоняния в сфере четвёртого измерения.

На стражу мою стал я и, стоя на башне, наблюдал, чтобы узнать, что скажет Он во мне, и что мне отвечать по жалобе моей? (Аввк.2:1).

Нос твой - башня Ливанская, обращенная к Дамаску (Песн.7:5).

В определённом формате, мы уже коснулись первых двух вопросов, в которых обуславливается, как образ самого столба, так и его назначение. И остановились на изучении третьего:

Какие условия необходимо выполнить, чтобы соработать с Богом в формировании самого себя в искусно изваянную колонну?

Преследуя эту цель, мы обратились к образу семи искусно изваянных столбов, вытесанных при нашей соработе с Премудростью Божией, в доме премудрости.

Премудрость построила себе дом, вытесала семь столбов его, заколола жертву, растворила вино свое и приготовила у себя трапезу; послала слуг своих провозгласить с возвышенностей городских: "кто неразумен, обратись сюда!"

И скудоумному она сказала: "идите, ешьте хлеб мой и пейте вино, мною растворенное; оставьте неразумие, и живите, и ходите путем разума" (Прит.9:1-6).

Соработа с Премудростью – это наша соработа с благовествуемым Словом Божиим и Святым Духом.

Устроение дома премудрости – это устроение самого себя в дом духовный, и в священство святое.

Глагол «вытесала», по отношению к столбам, уже сам по себе указывает на определённые усилия, и на преодоление определённых препятствий и трудностей, а следовательно, и на определённую цену, или же, на выполнение определённых условий, связанных с формированием самого себя в искусно изваянную колонну в доме Божием.

Под образом которой подразумевается – способность слушать и обонять информацию, в сфере четвёртого измерения. И в связи с усвоенной информацией, преодолевать противника.

Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое. Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам (Отк.3:12,13).

Семь столбов – это образ полноты Божией в человеке. Из чего следует заключить, что в образе семи вытесанных столбов, подразумевается полнота благодати Божией, в лице доброго человека, пришедшего в полную меру возраста Христова.

Исходя из определений Писания – добрый человек познаётся, не иначе, как только по совершаемой им добродетели.

В то время как сам источник добродетели – определяется по доброму свойству души человека, выраженному в его доброй совести, делающей его причастником Божеского естества.

В силу чего, «добрые на вид поступки», совершаемые человеком с порочной совестью – не могут именоваться добродетелью.

В результате формирования самого себя в образ искусно изваянной колонны в храме Бога, человек становится способным показывать в своей вере такую добродетель – которая облекает его в совершенства, присущие Богу, благодаря чего, делает его суверенной территорией Царства Небесного на земле, а следовательно, и причастником Божеского естества:

От Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью: то вы, прилагая к сему все старание,

Покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь (2.Пет.1:3-7).

Из данной конструкции следует, что люди, не могущие показать в своей вере подобных характеристик, не могут претендовать на право – быть искусно изваянной колонной в доме Божием.

А, следовательно – не могут иметь совершенства, присущего Богу. В силу чего, не могут иметь причастие к Божескому естеству, чтобы представлять Царство Небесное на земле.

В результате чего, и не могут являться наследниками Царства Небесного. И прообразом полноты Божией, в семи столбах премудрости, мы стали рассматривать семь свойств духа:

Находящихся друг в друге.

Вытекающих друг из друга.

Зависящих друг от друга.

Дополняющих друг друга.

Усиливающих друг друга.

И, удостоверяющих или идентифицирующих друг друга. Это:

**1.** Добродетель.

**2.** Рассудительность.

**3.** Воздержание.

**4.** Терпение.

**5.** Благочестие.

**6.** Братолюбие.

**7.** Любовь.

В определённом формате, насколько это позволил нам Бог и мера нашей веры, мы уже рассмотрели интерпретацию первых двух столбов, в свойствах добродетели и рассудительности.

И остановились на изучении свойства **«воздержания»**, по проявлению которого, следует определять, как наличие в своей вере, истинной добродетели, так и истинной рассудительности. А следовательно, и своей причастности к Божескому естеству.

И насколько нам уже известно, признаки показания в нашей вере воздержания Христова – обуславливаются состоянием кроткого сердца и обузданных уст. Которыми возможно обладать только при одном условии – облечься в достоинство учеников Господа, ежедневно при этом, платя цену за своё ученичество.

Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и **научитесь от Меня**, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко (Мф.11:28-30).

Смирённое сердце, вызывающее благоволение Бога – это плод или результат кротости. В которую человек может облечься, не иначе, как только, не оставляя своего собрания, и только обладая статусом ученика в этом собрании, учащегося у своего отца.

Мы отметили, что греческое слово, с которого переведено слово «воздержание», связано с функцией нашей воли. И на практике, проявляет себя – в самообладании и самообуздывании.

Однако учитывая, что данное воздержание имеет неземное происхождение и называется «**воздержанием Христовым»**, то под этой чертой однозначно имеется в виду – не показание в своих действиях, некой человеческой самодисциплины – обусловленной проявлением своей воли. А показание в своей вере, воздержания Христова – обусловленного волей Божией.

И если, рассудительность Христова в нас, обуславливалась всеми оттенками, связанными, с соработой нашего ума с умом Христовым. То «воздержание Христово» в нас – призвано обуславливаться, всеми оттенками, связанными с соработой нашей суверенной воли, с суверенной волей Бога:

 **1.** **Воздерживаться** – это обладать самим собою в Боге.

 **2.** Обуздывать самого себя в границах повелений Божиих.

 **3.** Сдерживать самого себя в вере Божией.

 **4.** Владеть самим собою в границах, и на условиях Писания.

 **5.** Представлять себя в управление, терпения Христова.

 **6.** Господствовать над собою в любви Божией.

 **7.** Бодрствовать и наблюдать за собою, чтобы не согрешать.

 **8.** Хранить или сохранять себя от зла.

 **9.** Дисциплинировать себя в соответствии уставов Божиих.

**10.** Порабощать и смирять себя под крепкую Руку Божию.

**11.** Покорять свою волю вере Божией.

**12.** Княжить над самим собою от имени Христова.

Исходя из Писания, главным врагом воздержания Христова в нас – является наша собственная воля, выраженная в нашем унаследованном упорстве, обусловленным – жестоковыйностью.

В связи с этим, мы остановились на исследовании такого вопроса: По каким признакам следует определять, что мы показываем в своей вере, именно воздержание Христово?

Памятуя, что человек, обладающий воздержанием Христовым, которое обусловливается Писанием, состоянием кроткого сердца, и обузданных уст – это на самом деле человек, имеющий доказательства своей причастности к Божескому естеству.

Могущий показывать в своей вере совершенства, присущие Своему Небесному Отцу. А следовательно, имеющий внутри себя, пребывающее Царство Бога и полномочия представлять, интересы Царства Небесного на земле.

Доказательством же того, что все признаки воздержания Христова, которые мы призваны показывать в своей вере, могут быть действительными – является внутреннее состояние и позиция, в достоинстве обрезанного сердца, и обрезанного уха.

Обрезанное сердце – это такое знамение, которое служит доказательством, что мы посвятили себя Богу, и имеем доступ во Святилище, чтобы представлять интересы воли Божией.

В то время как необрезанное сердце – служит знамением жестоковыйности, и всегда противится Духу Святому.

Жестоковыйные! люди с необрезанным сердцем и ушами! вы всегда противитесь Духу Святому, как отцы ваши, так и вы (Деян.7:51).

Обрезанное сердце, действует под предводительством возрождённого духа. В то время как необрезанное, под предводительством своих собственных разумных возможностей.

Ибо, не разумея праведности Божией и усиливаясь поставить собственную праведность, они не покорились праведности Божией, потому что конец закона - Христос, к праведности всякого верующего (Рим.10:3,4).

Исходя из этого и других мест Писания, становится ясным, что существуют два рода непокорности, противоборствующие и взаимоисключающие друг друга. Это – вид непокорности по отношению к праведности Божией. И второй, противостоящий ему – это вид непокорности к рабству дел плоти.

Ибо плоть желает противного духу, а дух – противного плоти: они друг другу противятся (Гал.5:17).

Эти два вида враждебного противостояния и непокорности друг другу, исходят из разных источников – один из обрезанного сердца и обрезанного уха; а, другой – из необрезанного сердца и уха.

Один вид непокорности – основан на том, что делает человек для того, чтобы обрести оправдание пред Богом.

В то время как другой вид – основан на том, что сделал Бог для того, чтобы человек мог быть оправданным пред Ним.

В силу этого, один вид непокорности выражал себя в делах плоти, которая противилась духу. В то время как другой вид – выражал себя в плоде духа, который противился плоти.

В определённом формате, мы с вами рассмотрели уже шесть признаков, свидетельствующих о наличии в человеке воздержания Христова. И остановились на исследовании седьмого – это изгнание человека из синагог за правду Божию.

**7. Признаком**, что человек является обладателем воздержания Христова, а следовательно, и носителем Царства Божия – призвано служить, его изгнание из синагог за правду.

Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное. Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить за Меня.

Радуйтесь и веселитесь, ибо велика ваша награда на небесах: так гнали и пророков, бывших прежде вас (Мф.5:10-12).

Сие сказал Я вам, чтобы вы не соблазнились. Изгонят вас из синагог; даже наступает время, когда всякий, убивающий вас, будет думать, что он тем служит Богу. Так будут поступать, потому что не познали ни Отца, ни Меня (Ин.16:1-3).

Разумеется, что изгонять будут только из тех синагог, в которых во главе будут стоять лидеры, у которых будет своё понимание правды, не имеющее отношения, к подлинной правде Бога.

Однако, чтобы быть изгнанным за правду, а не за какой-либо вид бесчинства или обольщения, законспирированный под правду –необходимо иметь ясное представление, как о самой правде, так и о её результатах во взаимоотношениях с Богом, с самим собою, друг с другом, а также со всем остальным творением.

Учитывая же, что воздержание Христово, которое мы призваны показывать в своей вере – это составляющая правды Божией, и выражение этой правды. Как написано: «Поверил Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность (Рим.4:3)».

В то время, как сама правда Божия, принятая нами через благовествование Христово по вере, в которой мы призваны показывать воздержание Христово – это основание, на котором зиждется учение о Царствии Небесном. В силу этого, мы стали перед необходимостью ответить на ряд таких вопросов:

**1.** Какими свойствами и достоинствами Писание наделяет и обуславливает ёмкое слово «правда»?

**2.** Какую роль призвана играть правда Божия во взаимоотношениях с Богом; с самим собою; и друг с другом?

**3.** Какие условия необходимо выполнить, чтобы подобно Богу, быть облечённым в достоинство Его правды?

**4.** По каким результатам следует испытывать самого себя, что мы действительно облечены в достоинство правды Божией?

Отвечая на вопрос первый: Какими свойствами и достоинствами Писание наделяет и обуславливает правду Бога?

**Определение правды Божией.**

Мы отметили, что существует три различных по своей природе, и по своему происхождению рода правды – это абсолютная, беспрекословная и неисследимая правда Божия.

Затем – относительная и субъективная правда человеческая. И наконец – хитрая, лживая и вероломная ложь диавола, облечённая в так называемую правду, и выдаваемая за правду.

Давая определение правде Божией, мы пришли к выводу, что в силу своего неземного происхождения, своей превознесённости и своей исключительности – правда Божия хотя и неисследима, тем не менее, в определённой степени, в зависимости от степени нашего посвящения Богу, может и призвана быть доступной, не иначе, как только возрождённому сердцу человека.

А следовательно, совершенно недоступна и враждебна для восприятия и понимания разумными возможностями человека.

Сама по себе правда Божия – это извечно природное состояние и достоинство Самого Бога, которым пронизано всё Его Царство, все Его дела, и все Его отношения с творением. В силу чего, правда Божия - многозначна, многогранна, многофункциональна.

Так на иврите, слово «правда Божия», явленная в воздержании Христовом, содержит в себе множество смысловых оттенков, которые удивительным образом, связаны друг с другом, истекают друг из друга, зависят друг от друга, и удостоверяют друг друга.

**Правда** – праведность, справедливость, законность.

Честность, искренность, непоколебимость, стойкость.

Надёжность, твёрдость, безопасность, доверие.

Аминь, вера, убеждённость, удостоверение.

Постоянство, продолжительность, непреложность.

Суд; правосудие, справедливость закон, устав.

Приговор, постановление суда, осуждение.

Торжество, оправдание, благодеяние, благополучие.

Верность, прямота, сострадание, милосердие.

**Праведный** – истинный, правдивый, честный.

Чтущий законы, живущий по законам.

Не погрешающий против законов, законный.

Свободный от клятвы; невинный.

Святой, чистый, девственный, неповреждённый.

Учитывая же, что Царство Божие – это не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе (Рим.14:17).

То исходя из имеющихся свойств, достоинств и характеристик, правда Божия – это такая среда и такая сфера, в тайне которой мы призваны искать Царство Небесное. Как написано:

Ищите же прежде Царства Божия в правде Его, и это все приложится вам (Мф.6:33).

Таким образом, именно правда Божия определяет, как достоинство и природу Бога, так основание, инфраструктуру и порядок Царства Небесного, пребывающего на высоте небес, во Святилище, и внутри человека, сокрушённого духом.

И, чтобы подтвердить имеющиеся значения правды Божией, мы коснулись двенадцати определений правды, в которой выражает Себя Бог, хотя их гораздо больше.

А посему сразу обратимся к двенадцати определениям правды Божией, которые призван выражать праведный человек.

Благодаря этим определениям, можно будет легко распознавать и отличать подлинных служителей правды, от представителей субъективной и относительной правды, и от лукавых делателей, принимающих вид служителей правды.

**Определения, в которых праведник выражает правду Бога.**

Вполне логично и закономерно, что творить правду, может только праведный. И, что только по деяниям правды, которую творит человек, можно определять праведность человека.

Праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще. Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его (Отк.22:11,12).

Исходя из этих слов следует, что если человек полагает, что является праведным, но не разумеет, что такое правда и как творить её; или же, разумеет, но отказывается творить правду, так как это связано с выполнением определённых условий.

То такой человек, сам собирает себе гнев, на день откровения праведного суда Божьего.

Итак, первая составляющая, в которой праведный человек, призван являть правду Божию – это повиновение призванию, к которому призвал его Бог.

**1.** **Правда Божия**, в формате воздержания Христова, которую призваны показывать избранные в своей вере – это повиновение призванию, к которому призвал их Бог.

Поверил Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность (Рим.4:3).

Глагол «поверил», по отношению призвания, к которому призвал нас Бог – оставить свой народ и свой дом, чтобы наследовать землю и стать отцом множества народов – это тот самый ключ, который, как обуславливает правду Божию в человеке, так и открывает возможности, являть эту правду пред Лицем Бога.

Отсюда следует, что глагол «поверил» – это некий устав или конституция, обуславливающая правовые отношения человека с Богом. В силу чего, этот глагол содержит в себе роль человека, которая выработана и предписана Богом, для соработы с повелениями Бога, обусловленными для человека, с призванием Бога. И, в буквальном смысле этот активный глагол означает:

 **1.** Вверил и отдал себя в распоряжение Бога.

 **2.** Согласился с повелениями Бога.

 **3.** Вооружился глаголами, исходящими из уст Божиих.

 **4.** Повиновался воле Божией.

 **5.** Доверился обещаниям Бога.

 **6.** Принял на себя, возложенные Богом обязательства.

 **7.** Доброхотно смирил себя под крепкую Руку Божию.

 **8.** Обратил обещания Бога в надежду своего упования.

 **9.** Сделал распоряжения Бога, своей пищей и своим питием.

**10.** Посвятил себя поиску Бога в полученном призвании.

**2.** **Правда Божия**, в формате воздержания Христова, которую призваны показывать избранные в своей вере – это их способность жить и ходить верою, а не видением. Как написано: «ибо мы ходим верою, а не видением (2.Кор.5:7)».

Ходить верою означает – ходить пред Богом. А ходят верою, только те человеки, которые живут верою.

И, прежде чем, развить мысль, как жить и ходить верою, чтобы таким образом, творить правду Божию в формате воздержания Христова, которую мы призваны показывать в своей вере.

Нам необходимо иметь ясное представление, каким образом наша вера призвана давать нам жизнь, благодаря которой мы могли бы, как жить, так и ходить пред Богом.

Исходя из имеющего места Писания следует, что наша вера даёт нам жизнь при одном условии, когда она соработает с верой Божией, приходящей к нам через слышание благовествуемого слова, в формате повелевающей информации:

**1.** Кем для нас является Бог.

**2.** Что сделал для нас Бог.

**3.** Что следует сделать нам, чтобы жить и ходить в том, что сделал для нас Бог?

Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться, ибо Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную, посредством предопределенного Им Мужа, подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых (Деян.17:30,31).

А посему, ходить верою или же, ходить пред Богом означает – судить и испытывать самого себя, не факторами, которые находятся в области наших ощущений, исходящих из того, что мы чувствуем, видим, слышим, обоняем и осязаем, в сфере физического измерения – а, в информации, приходящей к нам, через слышание благовествуемого слова о Царствии Небесном.

Таким образом, согласие и упование на информацию, исходящую через слышание благовествуемого слова – Кем для нас является Бог, что сделал для нас Бог; и, что призваны делать мы, чтобы наследовать сделанное для нас Богом – является, как верой, которая творит правду, так и правдой, которая живёт этой верой, и ходит этой верой.

А что законом никто не оправдывается пред Богом, это ясно, потому что праведный верою жив будет (Гал.3:11).

Исходя из этого места следует, что попытка оправдаться делами закона Моисеева – это отказ от праведности Божией, которая опирается на то, что сделал Бог, чтобы мы могли являть в этой праведности, как являть свою веру, так и жить этой верой.

Вот, душа надменная не успокоится, а праведный своею верою жив будет (Авв.2:4).

Человек, усиливающийся своей правдой, а вернее своим собственным мнением о правде – человек надменный, который никогда не сможет успокоиться в Боге.

Потому, что его успокоением будет являться – свобода от послушания вере Божией, выраженная, в его собственном ощущении, основанным на его самомнении.

Праведный верою жив будет; а если кто поколеблется, не благоволит к тому душа Моя (Евр.10:38).

Из имеющейся констатации следует, что даже колебания в области веры Божией, призванной являться творчеством правды – разрывает отношения между Богом и человеком, и обращает Бога из нашего Покровителя, в нашего Врага.

С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение; терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка. Если же у кого из вас недостает мудрости,

Да просит у Бога, дающего всем просто и без упреков, - и дастся ему. Но да просит с верою, нимало не сомневаясь, потому что сомневающийся подобен морской волне, ветром поднимаемой и развеваемой. Да не думает такой человек получить что-нибудь от Господа. Человек с двоящимися мыслями не тверд во всех путях своих (Иак.1:2-8).

**3.** **Правда Божия**, в формате воздержания Христова, которую призваны показывать избранные в своей вере – это дела правды, равно как любовь к братьям во Христе Иисусе.

Дети Божии и дети диавола узнаются так: всякий, не делающий правды, не есть от Бога, равно и не любящий брата своего. Ибо таково благовествование, которое вы слышали от начала,

Чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны (1.Ин.3:10-12).

Удивительно, но это наставление в миниатюре обуславливает всю природную суть благовествования Христова, содержащего в себе устройство и назначение Царства Небесного на земле.

Которое в Писании представлено в творчестве – правды, мира и радости во Святом Духе. А вернее – в человеке, который творит правду, мир и радость во Святом Духе.

Именно такое творчество или такие дела, обуславливаются служением Христу, и вызывают благоволение Бога.

Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе. Кто сим служит Христу, тот угоден Богу и достоин одобрения от людей (Рим.14:17,18).

Делать или творить правду означает – вершить и представлять интересы правомочного суда Божьего или вершить возмездие Божие, как для праведных, так и для неправедных. Или же:

Участвовать в открытии гнева Божьего, для сосудов гнева; и в открытии благословений для сосудов благословения. Что на практике означает – защищать интересы Божественной святости.

Святые, сподобившиеся стать носителями и представителями Царства Небесного – это люди уполномоченные Богом вершить суд и правду на земле, о которых судить никто не может.

Имеется в виду, что судить то будут, но при всём этом, никто из этих судящих, не сможет дать им правильной оценки.

Но мы приняли не духа мира сего, а Духа от Бога, дабы знать дарованное нам от Бога, что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святаго, соображая духовное с духовным.

Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно. Но **духовный судит о всем, а о нем судить никто не может**. Ибо кто познал ум Господень, чтобы мог судить его? А мы имеем ум Христов (1.Кор.2:12-16).

В силу того, что духовный человек является делегированным представителем правды Божией, он судит о всём том, о чём судит Бог, и таким образом, приводит в исполнение правду Бога.

Хотя бы сыны Израилевы были числом, как песок морской, только остаток спасется; ибо дело оканчивает и скоро решит по правде, дело решительное совершит Господь на земле (Рим.9:27,28).

Следующая часть в творчестве правды, равная исполнению правосудия Бога, служащая доказательством, что данный человек действительно облечён в полномочия представлять суд Божий – это любовь друг ко другу, то есть к братьям по вере.

Которая в данном месте Писания обуславливается, как противоположность взаимоотношениям Каина к Авелю.

«Чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны».

В совокупности, именно – по проявлению этих двух видов правды, равных по своей значимости, а также, по отсутствию этих дух проявлений, узнаются дети Божии и дети диавола.

**4.** **Правда Божия**, в формате воздержания Христова, которую призваны показывать избранные в своей вере – это являть правду и славу перед всеми народами, во взращивании доброго семени, представляющего Царство Небесное.

Ибо, как земля производит растения свои, и как сад произращает посеянное в нем, так Господь Бог проявит правду и славу пред всеми народами (Ис.61:11).

В этом иносказании, под землёй, производящей растения, и садом произращающим посеянное в нём – подразумевается плод правды, произращённый через почву доброго сердца.

Сеющий доброе семя есть Сын Человеческий; поле есть мир; доброе семя, это сыны Царствия, а плевелы - сыны лукавого. Посему как собирают плевелы и огнем сжигают, так будет при кончине века сего: пошлет Сын Человеческий Ангелов Своих,

И соберут из Царства Его все соблазны и делающих беззаконие, и ввергнут их в печь огненную; там будет плач и скрежет зубов; тогда праведники воссияют, как солнце, в Царстве Отца их. Кто имеет уши слышать, да слышит! (Мф.13:37-43).