***Эпиграф к разбору Слова Божьего: 11.08.13 Пятница 7:00 Р.М.***

И сказал Иисус ученикам Своим: вот то, о чем Я вам говорил, еще быв с вами, что надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах (Лк.24:44).

Чтобы нам, как причастникам Тела Христова, Которое есть Церковь, наследовать с Ним, исполнение всего написанного о Нём, - в законе Моисеевом и, в пророках и псалмах, и таким образом, с одной стороны – избежать и сохранить себя от грядущего гнева. А, с другой – приготовить себя к встрече со Христом в Его явлении за Своей Невестой.

Мы остановились на изучении одного из поистине молитвенных шедевров, представленных в 143 Псалме Давида. Который регламентируют правовые отношения с Богом, основанные на клятвенном Завете с Богом, помазанного Богом царя.

Именно поэтому, в молитвенных псалмах Давида, как правило, отражены правовые отношения с Богом, только тех людей, которых Писание именует – царственным священством, народом святым и людьми, взятыми Богом в Свой удел.

То есть, только теми людьми, которые пустили в оборот капитал, принятого ими по дару благодати спасения, чтобы облечься в достоинство царей и священников, и таким образом, насле-довать Царство Небесное, положенное Богом на их счёт.

Не забывая при этом, что по проведению Святого Духа, каждая молитвенная песнь Давида – это, на самом деле, инструкция к определённой ситуации или же, своеобразный эталон, по которому нам следует сверять свои молитвы и выстраивать свои отношения с Богом, в аналогичной ситуации. Так например:

Данная молитвенная песнь Давида – это его ответная реакция, на враждебное к нему отношение иноплеменников, которые, для оправдания к нему своей вражды, распространяли о его нрав-ственном облике ложь, как некую известную только им правду.

Построение данного ходатайства, состоит из четырёх частей. В определённом формате, мы уже исследовали первые три части, и остановились на изучении четвёртой части.

**В первой** части своего ходатайства Давид, исповедал – кем для него является Бог; и, что сделал для него Бог.

**Во второй** части Давид исповедал – кем для Бога является человек и, на каких основаниях человек может входить в Его присутствие и предстоять перед Ним, как ходатай.

**В третьей** части Давид исповедал – кем являются его враги, в лице иноплеменников; и на каких основаниях, он соработал со стратегией Бога, чтобы низложить этих иноплеменников.

**В четвёртой** части, Давид высвободил одно из сильнейших и прекраснейших благословений, предназначенных и сохраняемых Богом в Своих сокровищницах на небесах, для искупленного Им народа, использовав для этой цели доверенную ему власть, заключённую в имени Бога «Яхве», исполнительной силой которого Бог сотворил небо и землю.

**Да будут** сыновья наши, как разросшиеся растения в их молодости; дочери наши – как искусно изваянные столпы в чертогах. **Да будут** житницы наши полны,

Обильны всяким хлебом; **Да плодятся** овцы наши тысячами и тьмами на пажитях наших; **Да будут** волы наши тучны; **Да не будет** ни расхищения, ни пропажи, ни воплей на улицах наших.

Блажен народ, у которого это есть. Блажен народ, у которого Господь есть Бог (Пс.143:12-15).

При исследовании имеющегося ходатайства, соответствующего требованиям совершенной воле Бога, мы пришли к выводу что:

**1.** Благословения, облеченные в символический образ – явля-ются непреложными обетованиями, и имеют двойное назна-чение, как в измерении видимом, так и в измерении невидимом.

**2.** Все эти благословения адресованы и принадлежат, сынам и дочерям Израиля во Христе Иисусе.

**3.** Причастность к сынам и дочерям Израиля, определялась знамением обрезания и достоинством – воина молитвы.

**4.** Все эти благословения, не могли даваться человеку частями, так как являлись совокупностью единого жребия.

В данном ходатайственном благословении, достаточно ясно выделено семь основных аспектов, входящих в состав наследия, положенного Богом на наш счёт. Это:

**1.** Покрытое тайной владычественное имя «Яхве», заключённое в слово «Да», которое Давид использовал, чтобы привести в исполнение каждый аспект провозглашённого им благословения.

**2.** Символический образ разросшихся растений – в лице сыновей Израилевых.

**3.** Символический образ искусно изваянных столпов в чертогах – в лице дочерей Израилевых.

**4.** Символический образ полных житниц – обильных всяким хлебом.

**5.** Символический образ овец – тысячами и тьмами плодящихся на пажитях наших.

**6.** Символический образ тучных волов – представляющих нерукотворное обрезание души, помазанной Святым Духом.

**7.** Символический образ безопасных улиц, – на которых нет, ни расхищения, ни пропажи, ни воплей.

В определённом формате, мы уже рассмотрели предмет первых двух благословений, и остановились на исследовании третьего.

Что имеется ввиду под образом искусно изваянных столпов в чертогах, в лице дочерей Израилевых?

Мы отметили, что если, быть сыном Божиим по вере во Христа Иисуса – это высвобождать веру своего сердца, в предмете семени Слова Божьего, путём исповедания своих уст.

То быть дочерью – это обладать способностью, через слышание Слова Божия, принимать в своё сердце и оплодотворяться семенем веры Божией, а затем, хранить и взращивать плод этого семени в своих сердечных недрах.

И разумеется, что обладание такой способностью, необходимо, как мужскому полу, так и женскому, которые во Христе Иисусе – являются одной сутью и перестают рассматриваться Писанием по признакам мужского и женского пола.

Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое. Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам (Отк.3:12).

Всякий раз, когда в Писании речь заходит об ухе или о способности слышать, и таким образом, принимать и оплодотворять семя услышанного слова, то имеются в виду, обетования принадлежащие функциям дочерей Израилевых.

Однако чтобы разуметь, что Писание подразумевает, когда наде-ляет нас, как дочерей Израилевых символическим образом, ис-кусно изваянных столпов в чертогах, нам необходимо было дать:

**1.** Определение сути искусно изваянных столпов в чертогах.

**2.** Назначение в отношениях с Богом искусно изваянных столпов.

**3.** Цена за право быть искусно изваянным столпом.

**4.** Плод, наделённого достоинством искусно изваянного столпа.

Столб – это колонна, подпора, башня, укрепление или возвышенность.

**Чертог** – это храм, капище, дом, дворец, святилище. Место, где обитает Бог, человек или идол, за которым стоят бесы.

Так, как Бог жил среди Своего народа, то чертогом являлось и само общество сынов Израилевых, среди которых обитал Бог, в столпе облачном или огненном, в зависимости от обстоятельств.

Сошествие Святого Духа в день пятидесятницы на собрание учеников, также было ознаменовано в явлении огненного столпа.

В определённом формате, мы уже коснулись первых двух вопросов, в которых Писание определяет содержание и природу благословений, заключённых в достоинство искусно изваянного столпа в чертогах. А посему сразу обратимся к третьему:

Какие условия необходимо выполнить, чтобы соработать с Богом в формировании самого себя в искусно изваянную колонну?

**Цена за право быть искусно изваянным столпом.**

Цена, за право быть искусно изваянным столпом в чертогах Бога – это практически цена, за право быть Царством Божиим или, цена, за право представлять Царство Небесное на земле.

В связи с этим, мы привели семь составляющих, которые являются определением искусно изваянного столпа в чертогах.

Премудрость построила себе дом, вытесала семь столбов его, заколола жертву, растворила вино свое и приготовила у себя трапезу; послала слуг своих провозгласить с возвышенностей городских: "кто неразумен, обратись сюда!"

И скудоумному она сказала: "идите, ешьте хлеб мой и пейте вино, мною растворенное; оставьте неразумие, и живите, и ходите путем разума" (Прит.9:1-6).

Практически, в данной притче, в семи вытесанных столбах, представлена полнота благодати Божией или, добрый человек, пришедший в полную меру возраста Христова.

**Согласно Писания**, добродетель – это доброе свойство души человека: с одной стороны – выраженное в деятельном стремлении к добру; а, с другой – в постоянном удалении от зла.

В результате обретения истинной добродетели, человек становится причастником Божеского естества:

От Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью: то вы, прилагая к сему все старание,

Покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь (2.Пет.1:3-7).

Из данной конструкции следует, что люди, не могущие показать в своей вере подобных характеристик, не имеют, и не могут иметь причастия к Божескому естеству. И вот эти характеристики:

**1.** Добродетель.

**2.** Рассудительность.

**3.** Воздержание.

**4.** Терпение.

**5.** Благочестие.

**6.** Братолюбие.

**7.** Любовь.

По сути дела эти семь характеристик, как раз и являются теми семью столбами, которым мы призваны соответствовать. И, для этой цели мы решили вспомнить, - какими свойствами наделён каждый отдельный столб. И начали со столба добродетели.

**1.** Характеристики добродетели.

**2.** Назначение добродетели в своём доме.

**3.** Цена добродетели в своём доме.

**4.** Результаты добродетели в своём доме.

В определённом формате, мы уже рассмотрели первые три вопроса. А посему, сразу обратимся к четвёртому:

По каким результатам следует судить, что мы действительно занимаемся добродетелью в своём доме?

**Результаты добродетели в своём доме.**

**1.** Результатом обретения истинной добродетели – будет являться наше лицо, поднятое к Богу:

Если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним (Быт.4:7). Под поднятием лица

**2.** Результатом обретения истинной добродетели – будет являться способность миловать и давать взаймы:

Добрый человек милует и взаймы дает; он даст твердость словам своим на суде (Пс.111:5).

**3.** Результатом обретения истинной добродетели – будет являться способность быть верным в малом:

И сказал ему: хорошо, добрый раб! за то, что ты в малом был верен, возьми в управление десять городов (Лк.19:17).

**4.** Результатом обретения истинной добродетели – будет являться способность, переносить страдания:

Итак переноси страдания, как добрый воин Иисуса Христа (2.Тим.2:3).

**5.** Результатом обретения истинной добродетели – будет являться способность приобретать благоволение у Господа:

Добрый приобретает благоволение от Господа; а человека коварного Он осудит (Прит.12:2).

**6.**  В результате обретения истинной добродетели – человек будет иметь славу и честь и мир:

Слава и честь и мир всякому, делающему доброе, во-первых, Иудею, потом и Еллину! (Рим.2:10).

**7.** В результате обретения истинной добродетели – человек становится причастником Божеского естества:

Дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью (2.Пет.1:4).

Итак, давайте вспомним, какими характеристиками Писание наделяет свойство рассудительности, по которой определяется истинная добродетель. Потому, что из разбираемого нами текста следует, что истинная добродетель проявляет себя, в первую очередь, в рассудительности.

**Рассудительность.**

При всём этом, следует сразу отметить, что все имеющиеся характеристики, которые вытекают из истинной добродетели, как и сама добродетель, никакого отношения к земным определе-ниям не имеют и не могут иметь.

Так, как обладают неземным происхождением, а следовательно и свойство этих характеристик будет являться неземным.

Греческое слово, с которого переведено слово «рассудитель-ность» – это ум. А так, как данная рассудительность является неземной, то под этой чертой имеется в виду – ум Христов.

Так, что добродетель, которая выражает свой ум, вместо того, чтобы выражать ум Христов, не имеет никакого права назы-ваться добродетелью. В силу чего нам необходимо уяснить:

**Во-первых** – Какими чертами Писание наделяет ум Христов в нас, в предмете рассудительности?

**Во-вторых** – Какое назначение в нашей вере, призвана выполнять рассудительность?

**В-третьих** – Какую цену необходимо заплатить, чтобы обладать способностью, выражать в своей вере рассудительность?

**И, в-четвёртых** – По каким признакам следует определять, что мы выражаем ум Христов, а не свой ум?

**1.** Природные характеристики рассудительности.

**2.** Назначение рассудительности.

**3.** Цена обретения рассудительности.

**4.** Признаки рассудительности.

Так, как, согласно Писания, главным врагом рассудительности, представляющей в нас, ум Христов – является наш плотской ум.

Итак, вопрос первый: Какими чертами Писание наделяет ум Христов в нас, в предмете рассудительности?

**Природные характеристики рассудительности.**

В Писании такая «рассудительность» выражается всеми оттенка-ми, которые связаны с деятельностью ума Христова в нас. Это:

**1.** Рассудок Христов в нас;

**2.** Разумение Христово в нас;

**3.** Рассуждение Христово в нас;

**4.** Ведение или знание Христово в нас;

**5.** Познание Христово в нас;

**6.** Понимание Христово в нас;

**7.** Суждение Христово в нас.

Однако чтобы свойство рассудительности не осталась для нас только в предмете голословных лозунгов, нам необходимо познакомиться с некоторыми доказательствами из Писания, которые подтвердят уже приведённые характеристики.

**1.** Рассудительность, исходящая в нас, из истинной добродетели, выражается в способности познавать ум Господень:

Ибо кто познал ум Господень, чтобы мог судить его? А **мы имеем ум Христов** (1.Кор.2:16).

**2.** Рассудительность, исходящая из истинной добродетели в нас, определяется законом Бога в нашем уме:

В членах моих вижу иной закон, **противоборствующий закону ума моего** и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих (Рим.7:23).

**3.** Рассудительность, в предмете ума Христова, исходящая из истинной добродетели в нас, исходит из Христа, совершается Им и преследует Его интересы:

О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его! Ибо **кто познал ум Господень**?

Или кто был советником Ему? Или кто дал Ему наперед, чтобы Он должен был воздать? Ибо все из Него, Им и к Нему. Ему слава во веки, аминь (Рим.11:33-36).

**4.** Рассудительность, исходящая из истинной добродетели в нас, выражается в суждении праведника:

И тебя вывел бы Он из тесноты на простор, где нет стеснения, и поставляемое на стол твой было бы наполнено туком; но ты преисполнен суждениями нечестивых: суждение и осуждение – близки (Иов.36:16-17).