***11.03.13 Воскресение 12:00 Р.М.***

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Согласно данному повелению, возведённому Христом в ранг высочайшей заповеди, быть сыном Небесного Отца – это обладать совершенством Ему присущим. Которое выражается в том – чтобы подобно Ему, быть облечённым в оружие света.

Одной из составляющих, быть облечённым в оружие света означает – соработать с информационной программой Бога, содержащейся в сокровищницах воспоминаний Бога.

И как мы ранее уже установили, оружием для соработы с воспоминаниями Бога, призвана являться жертва хвалы.

Но Ты, Святый, живешь среди славословий Израиля. На Тебя уповали отцы наши; уповали, и Ты избавлял их; к Тебе взывали они, и были спасаемы; на Тебя уповали, и не оставались в стыде (Пс.21:4-6).

Сегодня мы продолжим рассматривать один из аспектов хвалы, призванной высвобождать жизнь Бога, и таким образом, вызывать к жизни обетования, преданные забвению.

**Назначение хвалы,** высвобождающее жизнь Бога – призвано вызывать к жизни обетования, преданные забвению:

**Вспомнил Бог святое слово Свое к Аврааму**, рабу Своему и вывел народ Свой в радости, избранных Своих в веселии, и дал им земли народов, и они наследовали труд иноплеменных, чтобы соблюдали уставы Его и хранили законы Его. Аллилуия! (Пс.104:42-45).

Глагол «вспомнить» в формате жертвы хвалы, в отношениях Бога со Своим народом, означает:

**1. Вспомнить** – услышать и ответить.

**2.** Возобновить отношения.

**3.** Восстановить репутацию.

**4.** Заслонить Собою.

**5.** Признать за человеком право на наследие.

**6.** Обратить внимание во благо.

**7.** Облечь в Своё достоинство.

**8.** Привести в исполнение обещанное.

Как информационная программа, это слово во всех интерпретациях имеет определённую и прямую связь, к нашим взаимоотношениям с Богом, связанным – с нашим спасением, исцелением, обеспечением, плодоношением и вознаграждением.

Говоря о воспоминаниях Бога, следует отметить, что в силу Своих совершенств, Бог никогда и никуда не опаздывает и никогда и ничего, не делает прежде назначенного Им срока.

Всё от чего зависит Бог, так это от изречённого Им Слова, Которое Он поставил выше всякого Своего имени.

В силу этого, Он никогда и ничего не забывает из того, что следует не забывать. И напротив – всегда забывает и изглаживает из Своей памяти всё то, что следует изгладить.

Радуйтесь, небеса, и веселись, земля, и восклицайте, горы, от радости; ибо утешил Господь народ Свой и помиловал страдальцев Своих. А Сион говорил:

"Оставил меня Господь, и Бог мой забыл меня!" Забудет ли женщина грудное дитя свое, чтобы не пожалеть сына чрева своего? но если бы и она забыла, то Я не забуду тебя. Вот, Я начертал тебя на дланях Моих; стены твои всегда предо Мною (Ис.49:13-16).

Изучая вопрос исполнительной программы Бога, заключённой в действиях глагола «вспомнил», мы пришли к выводу.

Что Бог, в силу Своего завета с искупленным человеком, обязался вспоминать Свой народ, только в том случае, когда тот представит Ему знамение, заключённого с Ним завета. Любой завет – это обоюдное соглашение.

И знамением всякого завета, призванным соработать с воспоминаниями Бога – является выполнение тех обетов, которым мы присягнули в имеющимся завете с Богом. Которые по своей сути присущи – действию света и дождя.

Когда мы даём обещания Богу и выполняем их, Бог вспоминает нас. Когда же мы пускаем слова свои на ветер, и не выполняем, взятые на себя обязательства, то в момент бедствия, Бог не вспомнит о нас, и мы не будем Им услышаны.

Истреблен будет народ Мой за недостаток ведения: так как ты отверг ведение, то и Я отвергну тебя от священнодействия предо Мною; и как ты забыл закон Бога твоего то и Я забуду детей твоих (Ос.4:6).

В силу Своего с нами завета, Бог может, изглаживать в Самом Себе память, в отношении наших грехов и беззаконий, только в зависимости от выполнения наших обязательств, означенных Им в заключённом с нами завете.

Изглажу беззакония твои, как туман, и грехи твои, как облако; обратись ко Мне, ибо Я искупил тебя (Ис.44:22).

И, чтобы соработать с именем Бога посредством глагола «вспомнил», мы стали рассматривать:

Каким образом, посредством Своих воспоминаний, Бог выстраивает отношения с человеком, в таких направлениях, как?

**1.** Обретение и сохранение спасения.

**2.** Избавление от рабства плоти и греха.

**3.** Избавление от закона греха и смерти.

**4.** Исцеление и воскрешение из мёртвых.

**5.** Размножение или плодоношение.

В определённом формате, мы уже касались, каким образом следует соработать с информационной программой Бога, содержащейся в Его воспоминаниях, в таких направлений, как – обретение и сохранение спасения, и избавление от рабства собственной плоти за которой стоит грех.

А посему продолжим наше исследование в этой же области, но только несколько в другом наклонении, а именно:

**Каким образом** Бог реализует Свою волю, заложенную в программу Своих воспоминаний, в отношении нашей с Ним соработы, в способности избавляться от закона греха и смерти?

**Избавление от закона греха и смерти.**

Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти (Рим.8:1,2).

Когда речь идёт о законе духа жизни, действующим во Христе Иисусе или, в границах Христа Иисуса, то речь не идёт о человеческом духе, и закономерностях человеческого духа.

Который не смотря на то, что находится в тленном теле, одновременно пребывает в четвёртом измерении, так, как по своей природе является нетленным, то есть вечным.

Однако, не смотря на природу своей нетленности, дух человека может находится, как в границах закона греха и смерти, так и в границах закона духа жизни, в зависимости от отношения к Богу.

Сам по себе, как закон духа жизни, так и закон греха и смерти – многогранен, многозначен и многофункционален. И, как за одним законом, так и за другим стоит Законодатель.

Мы также отмечали, что как бы это не было парадоксально, но за этими двумя законами, противоборствующими друг с другом и взаимоисключающим друг друга стоит один Законодатель.

И произрастил Господь Бог из земли всякое дерево, приятное на вид и хорошее для пищи, и дерево жизни посреди рая, и дерево познания добра и зла (Быт.2:9).

Как, для действия силы одного закона, так и для действия силы другого закона, необходима определённая территория, в границах которой этот закон мог бы являться правомочным.

И такой законной территорией, как для действия одного закона, так и для действия другого, может обладать только какое-нибудь суверенное государство в лице – либо человека плотского, либо человека духовного. Нам известно, что в Писании:

**Закон греха и смерти** – обуславливается законом Моисея или законом рабства, так как рождает грех и даёт силу греху.

И что посредством закона Моисеева, который обнаруживал грех, и давал силу греху, Бог выстраивал отношения с рабами греха.

Зная, что закон положен не для праведника, но для беззаконных и непокоривых, нечестивых и грешников, развратных и оскверненных, для оскорбителей отца и матери, для человекоубийц, для блудников, мужеложников, человекохищников, клеветников, скотоложников, лжецов, клятвопреступников, и для всего, что противно здравому учению (1.Тим.1:9,10).

Жало же смерти – грех; а сила греха – закон (1.Кор.15:56).

Но я не иначе узнал грех, как посредством закона. Ибо я не понимал бы и пожелания, если бы закон не говорил: не пожелай. Но грех, взяв повод от заповеди, произвел во мне всякое пожелание: ибо без закона грех мертв.

Я жил некогда без закона; но когда пришла заповедь, то грех ожил, а я умер; и таким образом заповедь, данная для жизни, послужила мне к смерти, потому что грех, взяв повод от заповеди, обольстил меня и умертвил ею (Рим.7:7-11).

**Закон духа жизни** во Христе Иисусе – это совершенный закон свободы, который обуславливается благодатью и истиной в Лице Иисуса Христа. Посредством его, Бог выстраивает отношения с людьми свободными от греха, то есть – праведными.

Закон дан чрез Моисея; благодать же и истина произошли чрез Иисуса Христа (Ин.1:17).

Но кто вникнет в закон совершенный, закон свободы, и пребудет в нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии (Иак.1:25).

**Закон греха и смерти** – это возмездие за нарушение заповеди, который дан пленникам греха, соделавшихся рабами греха.

Это – тело без духа жизни, лишённое возможности служить Богу, ведущее к духовному распаду и разложению.

Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики. Всякий, делающий грех, есть раб греха. Но раб не пребывает в доме вечно; сын пребывает вечно. Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете (Ин.8:31-36).

**Закон Духа жизни** во Христе Иисусе – это совершенный закон свободы, дающий человеку возможность и способность, находясь в теле, служить Богу духом своим в святости и правде.

Бог возвестил устами бывших от века святых пророков Своих, что спасет нас от врагов наших и от руки всех ненавидящих нас;

Сотворит милость с отцами нашими и помянет святой завет Свой, клятву, которою клялся Он Аврааму, отцу нашему, дать нам, небоязненно, по избавлении от руки врагов наших, служить Ему в святости и правде пред Ним, во все дни жизни нашей (Лк.1:70-75).

Мы должны знать, что для правомочия в своём теле закона духа жизни, необходимо определиться и выстроить правильные ориентиры, выраженные в служении Богу в святости и правде.

Если мы попытаемся использовать принципы веры, относящиеся к закону духа жизни, для материального успеха, мы немедленно попадём в сети демонического князя Маммоны.

Далее, соработая с воспоминаниями Бога в аспекте святости и праведности, нам следует усвоить, что такая соработа связана с ежедневным подвигом – умирать для греха, чтобы жить для Бога

Потому, что: **Закон Духа жизни** во Христе Иисусе – это учение о воскресении, проистекающее из учения о крещениях.

Другими словами говоря: смерть в крещениях – это необходимое средство для жизни в воскресении праведников.

Существует три единовременные состояния, описывающие процесс смерти, оружием закона Моисеева для закона Моисеева, чтобы жить для Бога:

**1.** Законом я умер для закона, чтобы жить для Бога. **Я сораспялся Христу**, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня (Гал.2:19,20).

**2.** Если мертвые совсем не воскресают, то для чего и крестятся для мертвых? Для чего и мы ежечасно подвергаемся бедствиям? **Я каждый день умираю**: но скажет кто-нибудь: как воскреснут мертвые? и в каком теле придут? Безрассудный! то, что ты сеешь, не оживет, если не умрет (1.Кор.15:29-36).

**3. Всегда носим в теле мертвость** Господа Иисуса, чтобы и жизнь Иисусова открылась в теле нашем (2.Кор.4:10).

Чтобы вовлечь нас в эти три единовременные состояния, Писание наперёд предупредило, что будет происходить с нами, когда мы будем вовлечены в этот процесс.

Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху. Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю. Если же делаю то, чего не хочу,

То соглашаюсь с законом, что он добр, а потому уже не я делаю то, но живущий во мне грех. Ибо знаю, что не живет во мне, то есть в плоти моей, доброе; потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу.

Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, но живущий во мне грех. Итак я нахожу закон, что, когда хочу делать доброе, прилежит мне злое.

Ибо по внутреннему человеку нахожу удовольствие в законе Божием; но в членах моих вижу иной закон, противоборствующий закону ума моего и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих.

Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти? Благодарю Бога моего Иисусом Христом, Господом нашим. Итак тот же самый я умом моим служу закону Божию, а плотию закону греха (Рим.7:14-25).

Чтобы внутреннее противоборство, не послужило для нас преткновением, но могло созидать нас в вере, Писание заранее предупредило нас, не только о том, что будет с нами происходить, и как нам следует себя вести; но также и о том – где нам в это время следует находиться.

Младенец же возрастал и укреплялся духом, и был в пустынях до дня явления своего Израилю (Лк.1:80).

Интеллектуальное развитие связанное с физическим ростом зависит – от правильного питания, от определённого времени, и от определённого интеллектуального образования и культуры.

Отчего же зависит созидание самого себя в духовном росте? От знания Писаний? – Нет! Потому, что книжники и фарисеи знали Писание лучше, чем знал его кто-либо другой.

Тогда быть может от молитвы и поста? – И снова нет! Потому, что те же книжники и фарисеи постились и молились больше, чем кто-либо другой.

Разумеется, что изучение Писаний, пост и молитва являются неотъемлемыми факторами в процессе духовного роста, но напрямую духовный рост от них не зависит. Так, как эти факторы были на лицо у той религиозной среды, которая противилась Христу, а затем, предала Его в руки язычников и распяла . . .

Ответ на этот вопрос находится в том месте и в том слове, где младенец Иоанн укреплялся духом, то есть – в пустынях.

И даны были жене два крыла большого орла, чтобы она летела в пустыню в свое место от лица змия и там питалась в продолжение времени, времен и полвремени (Отк.12:14).

**Во-первых:** пустыня – это формат такого общения с Богом, которое выраженно в нашей соработе с воспоминаниями Бога.

Два крыла – это две владычественные инстанции Бога, в Лице Слова Божьего, исходящего из уст Божиих и Святого Духа.

Именно эти две владычественные инстанции в человеке являются для Бога знамением радуги, благодаря которой Он позволяет человеку предстоять пред Его Лицом и ходатайствовать о реализации того или иного обетования.

**Во-вторых:** пустыня – это формат такого общения с Богом, в котором человек переносит страдания в своей плоти, и перестаёт грешить, чтобы жить по воле Божией.

Итак, как Христос пострадал за нас плотию, то и вы вооружитесь тою же мыслью; ибо страдающий плотию перестает грешить, чтобы остальное во плоти время жить уже не по человеческим похотям, но по воле Божией (1.Пет.4:1,2).

Есть разный род страдания. Но только один род страдания участвует в процессе духовного роста.

Когда мы остаёмся в послушании, поставленной для нас Богом власти. И когда мы переносим и прощаем личные обиды.

Если вы обратили внимание, то в Новом Завете, нет ни одного внешнего описания людей, как они выглядели по плоти. Такое описание мы находим только после грехопадения.

И были оба наги Адам и жена его и, не стыдились, по той простой причине, что они были сосредоточены, не на себе, а на Боге. Они обратили на себя внимание только после грехопадения. Это идеальный образец, человека, живущего по духу, который сосредотачивается не на себе, а на Боге.

Все мы независимо от нашего духовного уровня, наших духовных рангов, нашего призвания и размахов нашего служения, обязаны будем дать отчёт Богу по закону свободы.

Так говорите и так поступайте, как имеющие быть судимы по закону свободы (Иак.2:12).

Результаты на которые Бог будет обращать Своё главное внимание, находятся не в широте и размахе нашего Евангелизационного служения, не в добрых и искренних намерениях нашего сердца, а в качественной верности закону свободы.

Церкви следует хорошо усвоить эту судьбаносную истину, что Библейское определение свободы, кардинально отличается, как от философских трактатов, так и от религиозных догм и форм законничества и вседозволенности.

Любая революция, смуты, разделения, криминальные преступления, террор, всевозможные извращения и отклонения от истины, как в религии, так и в политике, исходят и опираются именно на это крылатое слово «делаю то, что нахожу правильным».

А правильное для таких людей определяется тем, что постигается и определяется способностями их собственного интеллекта, и что импонирует и нравится лично им.

Однако Писание определяет слово «свобода», не иначе, как только в сочетании со словом «закон». При всём этом, когда Писание употребляет термин «закон» в сочетании с термином «свобода», то Оно имеет ввиду закон Бога, а не аргументы интеллектуальных наработок и выбросов.

Именно в источнике происхождения, как раз и заключается кардинальная разница между определением слова «свобода» в свете Священного Писания, от слова «свобода», в свете кромешной тьмы философских противоречий, политической неразберихи, и религиозных крайностей.

Исходя из Писания, смысл фразы «закон свободы», обуславливается – как свобода от власти греха или, свобода от власти денег, которые являются корнем всех зол.

Ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям (1.Тим.6:10).

Таким образом свобода, о которой говорит Писание – заключается в добровольной зависимости и послушании, как определённому лицу, поставленному Богом над нами, так и определённому образу учения, которое представляет это лицо.

Состояние закона свободы в человеке, выражается в том – чтобы быть мёртвым для греха, и живым для Бога, или – свободным от греха, и зависимым от Бога.

Человек, противящийся поставленной над ним Богом власти, в лице другого человека, которого видит, как может покоряться Богу, Которого не видит. Писание определяет такую непокорность или, такую «свободу», как волшебство и колдовство.

Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем (1.Цар.15:22,23).

Исходя из этого и других мест Писания, Апостол Павел называет такую свободу, проявленную в непокорности – нечестием и нарушением норм святости, без которой никто не увидит Господа

Ибо призвал нас Бог не к нечистоте, но к святости. Итак непокорный непокорен не человеку, но Богу, Который и дал нам Духа Своего Святаго (1.Фесс.4:7,8).

Свободная и добровольная покорность в границах Священного Писания родителям, мужу, всякой человеческой власти, а также святым, входящим в состав пятигранного служения – является творчеством правды и творчеством святости.

А свободная и добровольная независимость от такой власти определяется Писанием – нечестием, являющимся самоубийством, которое инкриминируется грехом к вечной погибели.

Боязливых же и неверных, и скверных и убийц, и любодеев и чародеев, и идолослужителей и всех лжецов участь в озере, горящем огнем и серою. Это смерть вторая (Отк.21:8).

Вспомните, в начале Саул отверг слова Самуила, в пользу своего независимого решения в вопросе поклонения Богу и принёс жертву, не в тот день, который указал ему Самуил.

С человеческой точки зрения, он не совершил воровства, прелюбодеяния или убийства – он принёс жертву Богу. Что же здесь преступного? Разве не призваны мы приносить жертвы Богу? Ведь жертвоприношение является поклонением.

Однако именно поклонение Саула Богу, не отвечающее нормам представленным Самуилом, которого Бог поставил над Саулом, было инкриминировано ему, как грех волшебства и колдовства.

Этот поступок иллюстрирует противоборство личной свободы, бросившей вызов закону свободы, установленному Богом.

Дальнейшие события, происшедшие с Саулом, были прямым результатом его взгляда на значение слова «свобода», выраженного в том, что он взял свой меч и пал на него.

Именно так закончились для Саула, деяния его независимого мышления, которым он определял свою собственную формулу свободы, так она закончится и для всех тех, кто игнорирует формулу Божественного закона свободы, в пользу своей личной свободы: кого слушать и как поклоняться.

**Закон свободы** – это армейский устав о рангах и субординации, без которого невозможно выстраивать никакой военной стратегии против плоти, греха, болезни и смерти.

Люди пришедшие к Богу, но игнорирующие этот совершенный закон свободы, и поставившие себя в независимость от этого закона – являются пятой колонной в воинстве Бога живого, которая работает на мельницу организованных сил тьмы.

А посему, совершенный закон свободы – это закон послушания, предписывающий: кому; каким образом; и, в каких границах, следует оказывать послушание или ставить себя в зависимость.

Именно поэтому, чтобы представлять интересы совершенного закона свободы – необходимо быть рабами праведности.

А посему, всякому человеку приходящему к Богу, даётся только одно право – либо отказаться от своих прав, в пользу добровольной зависимости от послушания совершенному закону свободы.

Либо использовать свои права и поставить себя в зависимость от закона греха и смерти, чтобы быть свободным от совершенного закона свободы. В силу чего, человек вынужден будет следовать в направлении своего выбора, либо к жизни вечной, либо к вечной погибели.

До определённого времени, которое Писание называет – посещением Господним или жатвой, Бог допускает в Своей Церкви проявление неверности одних, что, с одной стороны – служит испытанием и утверждением для верности других.

А, с другой стороны – Бог, таким образом, даёт время на Своём поле, как для созревания в верности закону свободы одних, так и для созревания неверности других.

И когда время созревания закончится, тогда и придёт неизменная жатва, как для верных, так и для неверных.

Если наши дела не совпадают с нашими, так называемыми добрыми намерениями и исповеданиями, мы вынуждены будем отправиться в погибель вечную, независимо от нашей жертвенности и размаха нашего служения.

Избрав позицию независимости от стратегии Самуила в вопросах поклонения, Саул продолжал называть Самуила своим отцом и считать себя его последователем.

Однако такая позиция, глубоко ранила, возмущала и оскорбляла, как Бога, так Самуила. Любовь к Богу, без наличия святости, выраженной в послушании благовестию Его посланников, в конечном итоге, приведёт нас в общение с диаволом.

Последнее поколение святых, пытаясь освободиться от мёртвого догматизма, в котором сухое законничество, в лице религиозных инквизиторов, возлагает на людей бремена неудобоносимые, в своём большинстве, бросается из одной крайности в другую.

Однако, у нас осталось не так много времени, чтобы устраивать Евангелизации на обочинах законности и вседозволенности. День склоняется к вечеру. И только тому, кто отыщет тесные врата, находящиеся между наковальней законничества и молотом вседозволенности – откроется вход в Царство Небесное.

Возможно некто возразит и скажет: «А разве тесные врата и узкий путь, не говорят об определённых ограничениях и воздержаниях?» Говорят! Но только существует большая разница, между ограничениями человеческих наработок, и ограничениями, отделяющими святое от несвятого, и чистого от нечистого.

Чем ближе мы приближаемся к Богу, тем больше мы себя ограничиваем. И это ограничение – акт свободной зависимости от того образа учения, которое именуется Царством Небесным.

Благодарение Богу, что вы, быв прежде рабами греха, от сердца стали послушны тому образу учения, которому предали себя. Освободившись же от греха, вы стали рабами праведности.

Как предавали вы члены ваши в рабы нечистоте и беззаконию на дела беззаконные, так ныне представьте члены ваши в рабы праведности на дела святые. Ибо, когда вы были рабами греха, тогда были свободны от праведности.

Какой же плод вы имели тогда? Такие дела, каких ныне сами стыдитесь, потому что конец их – смерть. Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец – жизнь вечная (Рим.6:17-22).

Для тех, кто открыл и установил для себя новые стандарты в определении свободы, хочется отметить, что любое поместное собрание святых, и любое христианское движение, в которое вы входите, - имеет соответствующие запреты и ограничения, которыми они определяют свободу от греха и это нормально.

Если вы не согласны следовать в направлении выработанной стратегии, то вам следует не критиковать, и не судить то, что вы не правомочны судить, а просто с миром уйти, благословить наследие Господне, и встать под знамёна другого ополчения.

Чтобы не оказаться Богопротивниками, нам следует постоянно иметь в виду, что мы можем судить только то, что юридически и законно находится под нашей ответственностью и управлением.

Когда же мы судим удел, который нам не вверен, то наш суд всегда неправомочен. И тогда не смотря на правильную оценку, мы понесём непоправимый ущерб в своей сущности.

Если мы входим в какое-либо служение только затем, чтобы впоследствии устанавливать там свои собственные нормы и стандарты о положении свободы – мы приготавливаем себе гнев, на день гнева праведного суда Божьего.

Это также, как если бы человек служивший в авиации, войдя под знамёна сухопутных войск, попытался бы выстраивать стратегию воздушного боя на земле.

Человек, освободившийся от закона греха и смерти, посредством закона Духа жизни – это человек обладающий знанием своего места в Теле Христовом, и способностью оставаться верным своему служению в данном месте.