***09.01.13 Воскресение 12:00 Р.М.***

***Призванные к совершенству*.**

Да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Итак, вспомним, что совершенство Небесного Отца – быть светом для злых и добрых, и дождём для праведных и неправедных – состоит в Его непостижимом для разума человека, потенциале коммуникационной информации.

Или же, путей, которыми Он доносит Свою информацию, в формате Своей воли, из Своих недр к Своим целям.

Изначально информация Бога, в формате Его воли содержалась в недрах Бога, в формате Его мыслей. Которые, исходя из Его уст, в формате семени Слова, преобразовывались в свет жизни.

Именно, через потенциал этой информации, заключённой в семени Слова Божия, всё начало быть, и без этой информации ничто не начало быть, что начало быть.

Исходя же из того, что Семя Слова Божьего пребывает вовек, Бог называет это Семя, не «семенем, царства земного», которое временно, а «Семенем Царства Небесного», которое вечно.

А посему, чтобы быть совершенным, как совершен Отец наш Небесный, нам необходимо обладать возможностью – принимать Семя Царства Небесного, которое так же, как и у Бога, будет преобразовывать нас в свет жизни, что позволит нам восходить подобно солнцу, как над злыми, так и над добрыми.

В определённом формате, мы уже рассмотрели ряд причин, которые лишают нас возможности принимать Семя Слова о Царствии Небесном, и остановились на причине, которая состоит в том, что при вхождении в дом Божий, мы не приготавливаем своё сердечное ухо к слушанию Слова Божьего.

**8. Причина неспособности** слышать слово о Царствии Небесном, состоит в том – что при вхождении в дом Божий, пред Лице Господне, у нас отсутствует готовность к слушанию Бога:

Наблюдай за ногою твоею, когда идешь в дом Божий, и будь готов более к слушанию, нежели к жертвоприношению; ибо они не думают, что худо делают (Еклл.4:17).

Сопрягая суть данного повеления со способностью, принимать семя слова о Царствии Небесном, призванное облекать нас в совершенство присущее нашему Небесному Отцу, мы отметили:

Что слушать слово о Царствии Небесном означает – слушать Евангелие. И, если в целом, охарактеризовать отсутствие нашей способности и готовности слушать слово о Царствии Небесном своим сердечным ухом, то эта причина состоит в нашем неправильном восприятии и отношении к Евангелию Христову.

Которое основывается на нашем неправильном определение, чем изначально по своей сути, является Евангелие Христово.

Как правило, неправильное определение сути Евангелия состоит в неполной информации того, чем Евангелие Христово является, по своей сути изначально или же, как Оно определяется.

Доподлинно известно, что самой опасной ложью и самым нелепым заблуждением – является принятие и выстраивание своего спасения на полу истине, в которой человек полагает, что идёт к Богу, в то время как на самом деле – уходит от Него.

Некто сказал Ему: Господи! неужели мало спасающихся? Он же сказал им: подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут (Лк.13:23,24).

Мы уже не раз отмечали, что по скрытым действиям духов обольщения, человек в определении Евангелия Христова, выхватывает только ту сторону, которая ему больше всего импонирует, и за которую, ему ничего не следует платить.

И такой частичной полу истиной – является определение Евангелия Христова, как вести дарового спасения. Где человеку отводится роль иждивенца, в которой ему нет уже никакой необходимости возрастать и утверждаться, в этом спасении.

В то время как в устах Христа то, что современное христианство в своём большинстве сегодня называет «Евангелием спасения» на самом деле, всегда называлось – «Евангелием Царствия» которое, безусловно, включало в себя и спасение.

Именно поэтому все проповеди Христа, изречённые Им в притчах, раскрывали учение о том, чем по своей сути является Царство Небесное, и на каких условиях его можно наследовать.

А посему, сама весть о даровом спасении, была лишь той преамбулой или тем условием, которое необходимо было для реализации и возрастания в дарованном человеку спасении.

Именно поэтому, принятие спасения в Евангелии Христовом представлено – как дар благодати, в то время как, реализация и утверждение самого себя в этом спасении, в том же Евангелии – представлено – как награда благодати, которая давалась человеку, как вознаграждение, за употреблённые им усилия.

Закон и пророки до Иоанна; с сего времени Царствие Божие благовествуется, и всякий усилием входит в него (Лк.16:16).

Исходя из данной констатации, Евангелие Христово, в котором отсутствует учение о Царствии Небесном, которое, как определяет это Царство, так и предписывает, как войти в него – не может называться и быть Евангелием Христовым.

И ходил Иисус по всей Галилее, уча в синагогах их и проповедуя Евангелие Царствия, и исцеляя всякую болезнь и всякую немощь в людях (Мф.4:23).

Сама же суть проповедуемого Христом Евангелия Царствия, заключалась в примирении человека с Богом через оправдание, не посредством его дел, основанных на законе Моисея, а посредством его веры, в принятии Его Самого, как Евангелия Царствия или, как Господа господствующих.

На подвиг души Своей Он будет смотреть с довольством; **чрез познание Его Он, Праведник**, Раб Мой, оправдает многих и грехи их на Себе понесет (Ис.53:11).

Из данной констатации следует что, во-первых – без познания Бога, которое даётся на условиях Бога, человек не может иметь праведности Божией, спасающей его от грядущего гнева.

И во-вторых – такое познание, оправдывает человека через соработу его веры, с верой Божией, независимо от его принадлежности к Иудейству, и к закону Моисея; так, как тайна, имеющегося оправдания, представлена в познании Личности Христа, как персонифицированного Евангелия Царствия.

В силу чего, преимущество быть по плоти потомком Авраама, на которое сегодня законно претендуют, как все евреи, так и весь исламский восток, не имеет никакого значения.

А посему, говоря о праведности Божией, в которой человеку посредством творчества правды даётся возможность наследо-вать Царство Небесное, Христос в Своём учении говорил:

Итак, не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия *(и правды)* в правде Его, и это все приложится вам (Мф.6:31-33).

Практически, в данном повелении, Иисус повелел человеку, во-первых – не заботиться о материальном благосостоянии, потому, что это является ответственностью Небесного Отца; и, во-вторых – искать Царства Божия в способности творить правду.

Потому, что именно правда – определяет природу Царства Небесного, и именно праведность в деяниях правомочного правосудия призвана являться Царством Божиим в нас.

Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе. Кто сим служит Христу, тот угоден Богу и достоин одобрения от людей. Итак будем искать того, что служит к миру и ко взаимному назиданию (Рим.14:17-19).

Учитывая чрезвычайную важность праведности в отношениях человека с Богом, заключительные слова Нового Завета, подводя итог Евангелию Царствия – ещё раз подчёркивают, что оправдание, которое даётся даром, призвано удостоверяться делами правды, выраженной в правомочном правосудии.

Праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).

А посему спасение, в котором отсутствует истина об оправдании, не подтверждённая делами правосудия – не может претендо-вать, ни на статус благовестия, ни разумеется на спасение.

А посему, евангелизация, которая сегодня всевозможными способами навязывается человеку, как даровое спасение и как возможность получить исцеление и выйти из материальной нищеты, в отрыве от сути подлинного спасения, содержащегося в учении о Царствии Небесном – это величайший подлог!

Который делает, как его эмиссаров, проповедующих это псевдо спасение, так и людей следующих за ними, несчастными из всех человеков. Как написано:

И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков (1.Кор.15:19).

Так например: Бог через пророка Иоиля говорит, что обрести спасение в оправдании, и оправдание в спасении может всякий, кто получит право и способность призвать имя Господне.

И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется (Иоил.2:32).

Дело в том, что на практике, одна из составляющих, призывать имя Господне означает – творить правду, в деяниях правосудия. Из чего следует, что только оправданный человек наделён полномочиями и познанием, как следует призывать имя Бога.

И, чтобы показать, каким образом, оправданный человек может призывать имя Господа, Апостол Павел, писал:

Но как призывать Того, в Кого не уверовали? как веровать в Того, о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? И как проповедывать, если не будут посланы?

Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: Господи! **кто поверил слышанному от нас**? Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия (Рим.10:14-17).

**1.** Из данной конструкции следует что, призывать имя Бога означает – принять человека, посланного Богом, как представителя делегированной власти Бога.

Иисус же сказал им вторично: мир вам! как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас. Сказав это, дунул, и говорит им: примите Духа Святаго. Кому простите грехи, тому простятся; на ком оставите, на том останутся (Ин.20:21-23).

**2.** Настроить своё сердце на слушание того, что скажет через них Бог, и быть готовым, немедленно и неукоснительно выполнить всё услышанное.

Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение (Флп.2:12).

**3.** Призывать Того, в Кого уверовали означает – исповедать, кем для нас является Бог, и что сделал для нас Бог.

Потому, что только после того, когда следуя данной конструкции, мы настроим и приготовим своё сердце к слушанию того, что скажет Бог – мы получим возможность призывать имя Господа.

И, разумеется, что принципы приготовления к слушанию Бога, содержащееся в формате данной конструкции – включают в себя совокупность ряда условий.

В определённом формате, мы уже рассмотрели ряд таких условий, и остановились на необходимости такого повеления – как восхвалить Бога и воздать Ему свои обеты.

**Приготовить** своё сердце к слушанию того, что скажет Бог, означает – восхвалить Бога и воздать Ему свои обеты:

Принеси в жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему обеты твои, и призови Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и ты прославишь Меня" (Пс.49:14,15).

Исходя из данного повеления, невозможно быть избавленным в день скорби и прославлять Бога, если прежде, мы не призовём имя Бога. Но чтобы призвать имя Бога, прежде необходимо принести Ему жертву хвалы и воздать Ему свои обеты. В связи с этим, мы стали рассматривать такие аспекты:

**1.** Определение сущности хвалы.

**2.** Назначение хвалы во взаимоотношениях с Богом.

**3.** Цена за право хвалить Бога.

**4.** Результаты хвалы в наших взаимоотношениях с Богом.

Отвечая на вопрос первый: Что Писание подразумевает под хвалой? И: Каким образом восхваление Бога связано с выполнением данных Ему наших обещаний?

Мы пришли к выводу, что в данном месте Писания – хвала, возносимая Богу, в которую вплетается исполнение наших обетов, облекается в формат жертвы.

И, что именно такая хвала, облечённая в формат жертвы, как раз и даёт нам возможность призывать имя Господа или же, приготавливает наше сердце к слушанию Бога.

А Бог, в этом случае, получает возможность привести нас посредством имеющихся страданий к совершенству, и затем, избавить нас от этих скорбей. На иврите глагол «хвалить», это:

 **1.** **Хвалить –** перечислять имена и титулы Бога.

 **2.** Перечислять совершённые дела Бога.

 **3.** Благодарить Бога за совершённые Им дела.

 **4.** Хвалиться Богом.

 **5.** Оставаться и не покидать своего места.

 **6.** Быть верным своему призванию.

 **7.** Смирять себя пред Богом.

 **8.** Изучать и восполнять желания Бога.

 **9.** Выполнять свои обеты.

**10.** Доверять Богу и, уповать на Бога.

Исходя из этих значений, жертва хвалы в отношениях человека с Богом – является многогранной и многофункциональной.

Учитывая же, что хвала призвана приноситься в формате жертвы, то из этого следует, что она должна, приноситься:

**1.** Жертва хвалы – призвана приноситься **человеком, обладающим достоинством священника**.

**2.** Жертва хвалы – призвана приноситься **на святом месте**.

**3.** Жертва хвалы – призвана приноситься **в особом порядке или же, в соответствии определённого устава**.

В силу такой значимости, термин «хвалы» является неким юридическим инструментом, а также, правовым документом, подтверждающим легитимные отношения человека с Богом.

А посему, именно посредством хвалы, дети Божии призваны подтверждать своё право на выстраивание правильных взаимоотношений с Богом и получать помощь от Бога.

Писание гласит, что хвала, по своей сути является средой, в которой пребывает Бог. А, следовательно, и средой, в которой Бог проявляет Себя нашим упованием и спасением.

Боже мой! Боже мой! для чего Ты оставил меня? Далеки от спасения моего слова вопля моего. Боже мой! я вопию днем, - и Ты не внемлешь мне, ночью, - и нет мне успокоения.

Но Ты, Святый, живешь среди славословий Израиля. На Тебя уповали отцы наши; уповали, и Ты избавлял их; к Тебе взывали они, и были спасаемы; на Тебя уповали, и не оставались в стыде (Пс.21:2-6).

Данное молитвенное общение Давида с Богом, подтверждает такие моменты, во-первых, что:

**1.** Молитвенный вопль, продолжающийся день и ночь, остаётся без ответа до тех пор, пока в него не вплетается хвала, в проявлении благодарственного славословия.

**2.** Молитвенный вопль, излитый в славословии, должен содержать доказательства нашей органической причастности к родословной Израиля и возноситься среди его славословий.

**3.** Молитвенный вопль, излитый в славословии, призван содержать в себе свидетельство того – кем мы являемся для Бога, и что сделал для нас Бог.

**4.** Молитвенный вопль, излитый в славословии, призван служить определением и доказательством нашего упования на Бога.

Для подтверждения, что только в формате такой жертвы, хвала возносимая человеком может чтить Бога и является подобающей. А Бог, со Своей стороны, может получать возможность явить человеку Своё спасение, прочтём Пс.49:23.

Кто приносит в жертву хвалу, тот чтит Меня, и кто наблюдает за путем своим, тому явлю Я спасение Божие" (Пс.49:23).

Суммируя некоторые составляющие, в определении хвалы, мы пришли к выводу, что хвала, во-первых:

**1. Хвала** – это возможность засвидетельствовать, Кем является для нас Бог, и что сделал для нас Бог.

**2. Хвала** – это приведение в своей молитве доказательств нашей причастности к родословной Израиля.

**3. Хвала** – это приведение в своей молитве доказательств нашей принадлежности к роду Бога.

**4. Хвала** – это приведение в своей молитве доказательств нашей надежды и нашего упования на Бога.

**5. Хвала** – это доказательство того, что мы являемся Царством Божиим, и что Царство Божие внутрь нас.

**6. Хвала** в нашей молитве – это творчество правды, выраженное в правомочном правосудии.

**7. Хвала** в нашей молитве – это документ, дающий Богу возможность являть Своё благоволение человеку.

**8. Хвала** – это правительственный протокол, который определяет и обуславливает юридический формат отношений человека с Богом, на самом высшем уровне.

Отвечая на вопрос второй: Какое назначение призвана выполнять хвала во взаимоотношениях человека с Богом?

Мы отметили, что подобающая хвала во взаимоотношениях человека с Богом призвана и может протекать, не иначе, как только в спектре определённых уставов.

Уста мои произнесут хвалу, когда Ты научишь меня уставам Твоим. Язык мой возгласит слово Твое, ибо все заповеди Твои праведны (Пс.118:171-172).

Учитывая этот фактор, мы стали рассматривать назначение хвалы в формате уставов, означенных в Писании.

Согласно Еврейской версии Стронга, значение слова «хвала», как следствие и свидетельство уставов Божиих, означает:

**Хвала** – оценка деяний, произведённых Богом.

Высвобождение славы Божией, сокрытой в Его уставах.

Демонстрация достоинств, которыми обладают уставы Бога.

Отдавание почестей Слову Бога, сокрытому в Его уставах.

Славословие мудрости, находящейся в уставах Божиих.

Хвалебный гимн словам Бога, отражённым в Его уставах.

Явление силы Божией, исходящей из уставов Божиих.

Результат вкушения Пасхи Господней.

Провозглашение несуществующего, как существующего.

Исходя из такого смыслового определения, назначение хвалы заключается в активизации и высвобождении сокровищ, сокры-тых в уставах Божиих, из измерения невидимого в видимое.

И такая трансформация может и призвана Богом, осуществлять-ся через исповедание хвалы, только в том случае, когда мы позволим Богу научить нас Своим уставам».

Одна из смысловых версий данного перевода гласит: «Уста мои произнесут хвалу, когда уставы Твои будут пребывать в моём сердце и, станут достоянием моего сердца».

На языке иврита фраза «уста, наученные уставам», на самом деле, обладает множеством оттенков, и вот некоторые из них:

 **1.** Начнут бить ключом жизни и изливаться ручьями.

 **2.** Будут струиться потоком в направлении Твоего сердца.

 **3.** Будут изрекать сокровенное от создания мира.

 **4.** Будут провозглашать Твою свободу.

 **5.** Будут утверждать Твои повеления.

 **6.** Будут ходить кругом, утверждённого Тобою наследия.

 **7.** Будут поступать по повелениям Твоих уставов.

 **8.** Будут высвобождать жизнь, сокрытую в Твоих уставах.

 **9.** Будут вести с Тобою диалог, основанный на Твоих уставах.

**10.** Будут действовать под воздействием силы Твоих уставов.

В этих оттенках, которые находятся друг в друге, как раз и сокрыты составляющие, в предназначении хвалы, призванной участвовать в наших отношениях с Богом, в которых каждая из сторон, получает возможность восполнять желания друг друга.

**1. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность пролиться водою; а для Бога – это возможность дать человеку хлеб жизни и приготовить пасхального Агнца:

**2. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность утолять свою жажду из колодца живой воды; а для Бога – соделать, чтобы эта живая вода струилась из нашего сердца потоком, в направлении Его сердца:

**3. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность призывать к исполнению прежде речённое через пророков; а для Бога – приводить это речённое в исполнение:

Да сбудется реченное через пророка, который говорит: отверзу в притчах уста Мои; изреку сокровенное от создания мира (Мф.13:35).

**4. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность провозгласить манифест свободы от долгов и рабства всякой зависимости; а для Бога – это возможность привести этот манифест в исполнение:

И освятите пятидесятый год и объявите свободу на земле всем жителям ее: да будет это у вас юбилей; и возвратитесь каждый во владение свое, и каждый возвратитесь в свое племя (Лев.25:10).

Но кто вникнет в закон совершенный, закон свободы, и пребудет в нем, тот, будучи не слушателем забывчивым, но исполнителем дела, блажен будет в своем действии (Иак.1:25).

**5. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность облечься в предназначенную для нас силу; а для Бога – это возможность утвердить то, что Он предназначил.

Бог твой предназначил тебе силу. Утверди, Боже, то, что Ты соделал для нас! (Пс.67:29).

Если нам неизвестно определение силы Божией, и для какой цели она предназначена – мы не сможем ею воспользоваться; а Бог не будет утверждать то, что соделал для нас.

Вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святый; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли (Деян.1:8).

**6. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность творить правду, в формате правосудия; а для Бога – это возможность приводить эти суды в исполнение:

Тогда сказал Господь Иисусу: вот, Я предаю в руки твои Иерихон и царя его, и находящихся в нем людей сильных; пойдите вокруг города все способные к войне и обходите город однажды в день;

И это делай шесть дней; и семь священников пусть несут семь труб юбилейных пред ковчегом; а в седьмой день обойдите вокруг города семь раз, и священники пусть трубят трубами (Нав.6:1-3).

Творить правду в деяниях правосудия – это вращаться вокруг наследия имеющейся надежды до тех пор, пока Бог не совершит Своего суда над нашим Иерихоном . . .

Была на мне рука Господа, и Господь вывел меня духом и поставил меня среди поля, и оно было полно костей, и обвел меня кругом около них, и вот весьма много их на поверхности поля, и вот они весьма сухи. И сказал мне: сын человеческий! оживут ли кости сии? Я сказал: Господи Боже! Ты знаешь это.

И сказал мне: изреки пророчество на кости сии и скажи им: "кости сухие! слушайте слово Господне!" Так говорит Господь Бог костям сим: вот, Я введу дух в вас, и оживете. И обложу вас жилами, и выращу на вас плоть, и покрою вас кожею, и введу в вас дух, и оживете, и узнаете, что Я Господь (Иез.37:1-6).